







زير سرپرستی حضرت وليعصر عجل الله تعالی فرجه الشريف



■ دوماہی مجلہ علمی و تحقیقاتی اختر تابان سال ۲| شارہ ک| محرم الحرام وصفر المظفر ۲۳ اص

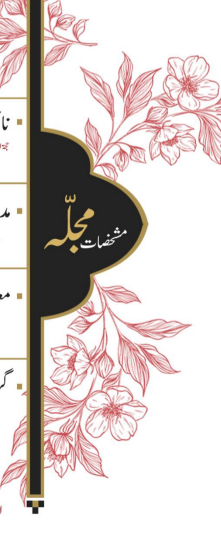
- بنياداخترتابان
- 😢 خيابان صفائيه، كوچه ۲۸، چهار راه اول، پلاك ۲۳
- +9A9742A716 +1642A7464+
  - www.AllamahRizvi.com
  - info@allamahrizvi.com

تاظراعلی جدالاسلام دالسلین سید کاظم رضوی

مدیراجرائی
 مولاناسید تعلیم رضاجعفری

معاون اجرائی
 ڈاکٹر سیدباقرایلیار ضوی

• گرافیک وڈیزائن سیدروح اللہ نقوی



اہل قلم حضرات سے مفید مقالات ارسال فرمانے کی گزارش ہے۔ البتہ مقالہ نگار کی آراء سے ادارہ کا اتفاق ضروری نہیں ہے۔

| ۴        | ■ حق پر ستوں کا قافلہ<br>دور                                                     |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۵        | الراريي<br>• نفس مطمئن                                                           |
| w        | - ک<br>آیتکاپیام                                                                 |
| ٨        | <ul> <li>تحریک عاشوراء کی خصوصیات اور مقصد حسینی</li> </ul>                      |
|          | حضرت آیت الله العظمی سید علی خامنه ای (مرفله النانی) کے بیانات کی روشنی میں      |
| 14       | <ul> <li>حفاظت اسلام میں امام حسن اور امام حسین کا کر دار</li> </ul>             |
|          | (الله على المبلغين علامه سيد سعيداختر رضوى گو پالپورى                            |
| ٣٧       | <ul> <li>■ اصحاب اور اہل ہیت حسینیؓ؛ معیار فضائل انسانی</li> </ul>               |
|          | مولاناسيد كاظم رضوى                                                              |
| ٣9       | <ul> <li>عزاداری کاعبادی اور جہادی پہلوآیة اللہ جوادی آملی کی نظر میں</li> </ul> |
|          | قاكثر باقرابليار ضوى                                                             |
| ٣٣       | ■ مقصد عزائے امام حسین <sup>*</sup>                                              |
|          | مولاناعا بدرضانو شادرضوى                                                         |
| ۵۱       | ■ قرآن،امام حسین ًاورامام مهدی <sup>ی</sup> میں باہمی ارتباط                     |
|          | مولاناسيد تعليم رضاجعفري                                                         |
| 41       | <ul> <li>شب عاشور کی مہلت اور حکمتیں</li> </ul>                                  |
|          | مولاناسيد محمه مجتبى على رضوى                                                    |
| 49       | ■ آئینهٔ کربلامین خوبصورتی کی علامات                                             |
|          | سيره نهال نقوى                                                                   |
| <b>4</b> | <b>■</b> کربلامیں ظلم و تشد د کی ج <sup>ر</sup> یں                               |
|          | مولانا مجمد على                                                                  |
| ΛI       | <u>      کربلاشام وسحر جانے کو جی چاہتاہے</u>                                    |
|          | مولاناعرفان عالم بوري                                                            |
| ۸۲       | <ul> <li>نذرانه عقیدت در بار هٔ شهبیدان کربلاً</li> </ul>                        |
|          | مولاناشفيج بنارسي                                                                |
| ۸۳       | <b>-</b> کتابار بعین                                                             |
|          | مولاناحسن رضا                                                                    |
| ۲۸       | HOW IMAM HASAN AND IMAM HUSAYN (A.S)                                             |

HOW IMAM HASAN AND IMAM HUSAYN (A.S)
SAVED ISLAM FROM DESTRUCTION
RAIS AL-MUBALLIGHEEN ALLAMAH SAYYID SAEED AKHTAR RIZVI

#### اداریم: حق پرستوں کا قافلہ

امام عالی مقام، سر ور شہیدان، حضرت امام حسین ابن علی کا عظیم قافلہ، تاریخ انسانی کا وہ روشن باب ہے جو ہم دور میں حق و صداقت کے متلاشیوں کے لیے مشعل راہ بنارہے گا۔ یہ قافلہ محض ایک جغرافیائی سفر نہ تھا، بلکہ امتِ اسلامیہ کی بنیادی اصلاح اور دینِ مجمدگی کی حقیق تجدید کا عظیم الثان تحریک تھا۔ جب امت پر ظلم وجور کی امتِ اسلامیہ کی بنیادی اصلاح اور دینِ کا مشیق تجدید کا عظیم الثان تحریک تھا۔ جب امت پر ظلم وجور کی تاریکیاں چھانے لگیں، وین کی اصل شکل مسخ ہونے گئی، اور حکر انوں نے اسلام کو اپنی ہوسِ قدرت کا آلہ بنالیا، تو امام حسین نے اعلان فرمایا: «إنّی لَمْ أُخْرُجْ أُشِراً وَ لا بَطِراً، إِنّما خَرَجْتُ لِطَلَبِ الإصلاحِ فی اُمّة جَدِی »؛" میں نہ سرکشی کے لیے نکلا ہوں نہ فساد برپا کرنے کے لیے۔ میں صرف آپ نانا (رسول اللہ ) کی امت کی اصلاح کے لیے نکلا ہوں "۔ آپ کا قیام، منکر کے مقابلے میں امر بالمعروف کی زعرہ مثال تھا۔ آپ نے فابت کیا کہ جب دین کے اصولوں پر کاری ضرب گے، تو خاموش تماشائی ہنے رہنا بذاتِ خود گناہ ہے۔ آپ کی اصلاح کے جب دین کے اصولوں پر کاری ضرب گے، تو خاموش تماشائی ہنے رہنا بذاتِ خود گناہ ہے۔ آپ کی اصلاح کے جب دین کے اصولوں پر کاری ضرب گے، تو خاموش تماشائی ہنے رہنا بذاتِ خود گناہ ہے۔ آپ کی اصلاح کے متعابل کی کشرے سبق دیا کہ حق کی سر بلندی کی حقوان کہی "حیاتِ دین" تھا۔ آپ نے اپنی اور اہل بیت کی قربانی دے کر یہ سبق دیا کہ حق کی سر بلندی باطل کی کشرے سبق دیا کہ حق کی سر بلندی باطل کی کشرے سبق دیا کہ دور کی مقاطت جان سے عزیز تر ہوتی ہے اور اصلاح امت کی ذمہ داری ہم صاحبِ باطل کی کشرے سبق دیا کہ وقت ہے۔

"حق پرستوں کا قافلہ" آج بھی رُکا نہیں ہے۔ یہ ہر اس فرد، گروہ اور تحریک کا نام ہے جو ظلم کے آگے سینہ تان کر کھڑا ہو۔ باطل کے جر پر "اَنا" کہنے کی ہمت رکھے۔ دین حق کی سر بلندی اور معاشر ہے کی اخلاقی وروحانی اصلاح کے لئے اپنا وجود وقف کر دے۔ امام حسین کی یہ اصلاحی جدوجہد ہمیں یہ پیغام دیتی ہے کہ خاموشی اور مصلحت پرسی ظلم کی تائید ہے۔ حق پر قائم رہنا ہی حقیقی کامیابی ہے اور امت کی فلاح، اصولوں پر سمجھوتہ کے بغیر جدوجہد سے ہی ممکن ہے۔ آیئے، ہم بھی اس پاکیزہ قافلے کا حصہ بنیں۔ اپنا اثدر وہ جرات، وہ استقامت اور وہ شعور بیدار کریں جس مطالبہ دین ہم سے کر تارہا ہے۔ اپنے گھروں، معاشر وں اور شہروں میں "امر بالمعروف و نہی عن المنکر "کے فریضہ کوزندہ کریں؛ اس لئے کہ قرآن کا ارشاد گرامی ہے کہ: «کُنتُم ْ خَیْرَ اُمَّةَ اُخْرِ جَتْ للنَّاسِ عَن المُنکر "کے فریضہ کوزندہ کریں؛ اس لئے کہ قرآن کا ارشاد گرامی ہے کہ: «کُنتُم ْ خَیْرَ اُمَّة اُخْرِ جَتْ للنَّاسِ کَارُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ تَنْهُونْ کَن اللَّهُ مُروف وَ وَ تَنْهُونْ کَان اللَّهُ مُروف وَ وَ تَنْهُونْ کَان اللَّهُ مُروف کِیں اللّه عَن الْمُعَرُوف وَ وَ تَنْهُونْ کَن اللّهُ عَن الْمُعَرُوف وَ وَ تَنْهُونْ کَان اللّه عَن المُعَرِّ وَ اللّهُ عَن اللّهُ عَنْ اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّه عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّه عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّه عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ

لائی گئی ہے۔ تم نیکی کا حکم دیتے ہواور برائی سے روکتے ہو»۔ (آل عمران: ۱۱۰)۔ حق پر ستوں کا قافلہ چل پڑا ہے۔

سچائی کے متوالو! تم بھی اٹھ کھڑے ہو۔

#### آیت کا پیغام؛ نفس مطمئن

اللهٔ رب العزت کاار شادہے: "یَا اَیَّنُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّهُ ازْجِعِی إِلَی رَبِّکِ رَاضِیَهٔ مَّزُضِیَّهٔ فَادْ خُلِی فِی عِبَادِی وَادْ خُلِی جَنَّتِی "(مورهٔ فجر۔ آیات ۲۷-۲۹)؛ اے نفس مطمئن!تُواپنے رب کی طرف لوٹ آ،اس عال میں کہ تواس سے راضی اور وہ تجمے سے راضی۔ پس تُومیرے (خاص) بندول میں شامل ہوجا۔ اور میری جنت میں داخل ہوجا۔

یہ چند مختر الفاظ ایک ممکل اور زندہ جاوید پیغام حیات سملے ہوئے ہیں، جوانسان کی حتی کامیابی اور ابدی سعادت کانقشہ پیش کرتے ہیں۔ ان آیات کامر کرو محور "نفس مطمئن "جے۔"نفس مطمئن "وہ جان ہے جے دنیا کی ہر آزمائش، ہر پریشانی، ہر خوشی اور ہر غم کے باوجود گرا، مشقل اور حقیقی مکون حاصل ہو گیا ہے۔ یہ مکون مال و دولت، منصب و حثمت یا دنیاوی کامیابیوں سے نہیں، بلکہ اپنے خالق و ما لک کے ساتھ مضبوط اور گرے تعلق (ایمان)، اس پر پختہ بھر وسے (قوکل) اور اس کی مرضی کے آگے سرتسلیم شم کر دینے (رضا) سے ملتا ہے۔ یہ دل کاوہ مکون ہے جو ہر حال میں قائم رہتا ہے۔

نفس مطمئن کا مقصدِ زندگی صرف اور صرف الله کی رضاحاصل کرنا ہو تاہے۔ وہ ہرعل، ہر قربانی، ہر مشکل کو اسی لیے برداشت کرتاہے کہ اس کارب خوش ہو جائے۔ اسے دنیا کی ناپندیدگی یالوگوں کی نارضایتی کا خوف نہیں ہوتا، بس الله کی خوشودی کا خیال اس کے پیش نظر ہوتاہے۔

نفس مطمئن کاایان اتنا پختہ اور یقین اتناکامل ہو تاہے کہ اس کے دل میں اللہ، آخرت، حساب و کتاب، جنت و دوزخ یا تقدیر کے بارے میں کوئی شک و شہریا تر دد نہیں ہو تا۔ اس کا دل "اطمینان" کی حقیقی کیفیت سے سرشار ہو تاہے۔ دنیا کی سب سے بڑی حقیقت "موت" کا نوف مام انسانوں کو گھیر سے رہتا ہے۔ لیکن نفس مطمئن کے لیے موت نوف کی چیز نہیں، بلکہ اپنے محبوب حقیقی سے جاملنے کا داستہ ہے۔ وہ موت کو "اپنے رب کی طرف لوئنا "محبحتا ہے۔

اللهٔ تعالیٰ نفس مطمئن کوجس شاند ار استقبال اور بے مثال انعامات سے نواز تاہے، وہ اس کی عظمت کو واضح کر دیتے ہیں:
سب سے پہلے رب کی طرف سے نمایت عجبت اور تکریم سے بھر ایوا خطاب یو تاہے کہ: "یَا اَیّنَهُا النّفُسُ الْمُطْمَئِنَةُ"
(اے اطمینان والے نفس!) ۔ یہ خطاب نود اس بات کی دلیل ہے کہ اللهٰ کو اس کا نفس کو بہت پند ہے، اس کی قدر و تکریم کر تا
ہے۔ اس کے بعد پھر فرما تاہے: "از جعبی إِلَی دَبِّ کِ" (اپنے رب کی طرف لوٹ آ)۔ یہ لوٹنا عزت اور معادت کے ساتھ
ہے، کی طرح کی ذلت اور نوٹ کاشائبہ نہیں ہے۔

ای طرح دونوں طرف سے رضایت و خشنو دی کی منزل ہوتی ہے؛ ای وج سے کامیابی کی سب سے بڑی علامت بیب بتائی گئی کہ: " وَاضِیَةً مَّوْ ضِیَّةً" ( قومج سے راضی اور میں تجھ سے راضی ہوں ) ۔ لیعنی نفس مطمئن وہ ہے جس نے اپنی زندگی، اپنی تقدیر، اپنے رب کے ہر فیصلے سے مکمل رضامندی کا اظہار کیا۔ اس سے کسی طرح کا کوئی گلہ تکوہ نہیں، کوئی افوس نہیں ۔ اللہ تعالیٰ بھی اس کے ایمان، اعمال، صبر، قوکل اور رضا پر اس سے فوش ہے ۔ رب کی بیر رضای سب بڑی کامیابی ہے ۔ نفس مطمئن کا اعزاز صرف جنت ہی میں داخلہ نہیں ہے بلکہ پہلے ایک بہت بڑے اعزاز سے فواز اجا تا ہے: "فَادْ خُلِی فی عِبَادِی" ( پس تُومیر سے خاص بندوں میں شامل ہوجا ) ۔ یہ "عبادی" (میر سے بند سے) عام مومئین نہیں، بلکہ وہ برگزیدہ مستیاں ہیں جن کی مثال پینمبر، صدیقین، شہد اء اور صالحین ہیں ۔ نفس مطمئن کو ان کے صف میں کھڑا ہونے کانثر ف حاصل ہو تا ہے۔ ستیاں ہیں جن کی مثال پینمبر، صدیقین، شہد اء اور صالحین ہیں ۔ نفس مطمئن کو ان کے صف میں کھڑا ہونے کانثر ف حاصل ہو تا ہے۔

اعزاز کے ساتھ "ؤاذ نحلی جَنَتِی" (اور میری جنت میں داخل ہوجا)۔ یہ صرف ظاہری و عمومی جنت نہیں ہے بکد "میری جنت" ہے۔ اس میں الفت، قربت اور خصوصی تعلق کا اطلان ہے۔ یہ وہ جنت ہے جس کی نعمیں آکھول نے نہ دیکھیں، کانول نے نہ سنیں اور نہ ہی کئی انسان کے دل پر ان کا تصور گزرا۔ یہ ابدی سکون، مسرت اور نعمتوں کا گھرہے۔ خلاصہ یہ کہ مورہ فجر کی یہ آیات ہر انسان کے سامنے زندگی کا ایک واضح اور تابناک یہ ف پیش کرتی ہیں کہ اپنے نفس کو "نفس مطمئن" بنایاجائے اور بیدون دنیاوی مال و متاع، شہرت یا طاقت حاصل کرنے سے کہیں بلند اور پائید ارہے۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ ایان کو پختہ کیاجائے۔ ہر حال میں اللہ پر بھر وسہ رکھاجائے، اس کے ہر فیصلے پر راضی اور نیک اعمال کو اپنا شعار منروری ہے کہ ایان کو پختہ کیاجائے اور ہمیشہ منزل کمال کی طرف گامزن رہتے ہوئے آخرت کی تیادی میں گئے رہنا بنانے کی پوری کو سیشش کی جائے اور ہمیشہ منزل کمال کی طرف گامزن رہتے ہوئے آخرت کی تیادی میں گئے رہنا

یہ آیات موت کے بعد کی زندگی کو حقیقی اور تابناک زندگی ثابت کرتی ہیں، جمال حقیقی کامیابی "نفس مطمئن " ہی کے حصے میں آتی ہے۔ اس طرح یہ آیات مایوسی اور پریشانی کے لمحات میں امید کی کرن ہیں۔ جوبندہ اپنے رب سے راضی ہو کر دنیا سے جاتا ہے،اس کاانجام یقیناً بهترین ہوگا۔

حضرت امام حسین گنے کر بلاکے میدان میں " نفس مطمئن " کی وہ علی تصویر پیش کی جس کا قر آن ذکر کر تاہے۔ ای گئے آپ کو "مورہ الفجر " کو "مورہ حسین " بھی بیان کیا گیاہے (مجمع البیان، ج ۹ و ۱۰) ۔ آپ نے تنہائی، پیاس، عزیزوں کی شہادت اور دشمن کی بے رحمی کے باوجود اپنے رب پر پورالیتین قائم رکھا۔ دمائے عرفہ میں فرماتے ہیں: "و حتر لی فی قضائک و بارک لی فی قدری حتی لا أحب تعجیل ما أخوت و لا تأخیر ما عجلت"؛ اپنے فیصلے کو میرے لئے خیر و بہتر بنادے اور میری تقدیر میں برکت عطافر ما تاکہ میں نہ تو تیری جانب سے مؤخر کی گئی چیز میں جلدی چاہوں اور نہ ہی جلد طنے والی چیز کے بارے میں تاخیر کو لیند کروں " (مفاتے الجنان)۔

ای کربلاکے میدان میں آخری وقت بھی ہی د مافر مارہے تھے کہ "د ضابقضائک و تسلیما لأمرک و لا معبود سواک یا غیاث المستغیثین"؛ غدایا! میں تیری قناپر راضی اور تیرے امرکے سامنے تسلیم ہوں، تیرے ہوا کوئی معبود نہیں ہے، اے فریاد کرنے والے کے مددگار (مقل الحسین، ابی مخنف، ص۱۳۲)۔ معلوم ہواہے کہ امام حسین آبیاتِ فجرکا عین مظرتھے۔ ای طرح صرت امام حسین کا یہ املان " ھیھات من الذلة" (ہم ذلت کو ہر گز قبول نہیں کرتے!)۔ بھی د منائ الی سے سرشار ہونے کی نشانی تصااور ای وجہ سے دنیا کی کوئی طاقت آپ کو جمکانہ مکی۔ اور آخرکار آپ کی عظیم قربانی فی سامت کو ثابت کر دیاہے کہ صاحب "نفس مطمئن "صرف الله کی نوشؤدی کو اینامعیار بنا تاہے۔

روز ما توراجب امام کے ساتھیوں نے شادت پیش کی قرہر ایک کا آخری جلہ بھی ہی تھا کہ بس اللہ ہم سے راضی رہے۔ یہ پختہ بقتین ہی "اطمینانِ قلب" کی اصل بنیاد ہے۔ جب صرت امام حمین گی پاک روح آسمان کی جانب پر واز کرنے لگی قو انہیں آیات کی صد ابلند ہوئی کہ "یَا آیَتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَوْنَةُ ... "اے نفس مطمئن اپنے پر وردگار کی جانب لوٹ آ...۔ پر وردگار مالم سے دماہے کہ خدایا! جارے دلول کو ایمان اور لیتین سے منور فرما۔ ہر آزمائش میں ہیں صبر اور توکل عطافرما۔ اپنی رضا پر داخی دیے گی قوفی دے۔ جارے نفول کو "نفس مطمئن " بنادے، تاکہ تیرے بلند ترین مقام پر ہم بھی تیرے مجبوب بعد ول میں شامل ہو سکیں اور تیری رضا اور تیری جنت کے حقد ار قراریا ہیں۔ (آمین یارب العالمین)۔

# تحریک عاشوراء کی خصوصیات اور مقصد حسینی

■ حضرت آیت الله العظمیٰ سید علی خامنه ای (م<sup>عدالهای)</sup> کے بیانات کی روشنی میں

نوٹ: مندرجہ ذیل تحریر حضرت آیت اللہ انعظمیٰ سیدعلی خامنہ ای (مد ثلہ العالی) کے بیانات و خطبات سے اقتباس ہیں جو آپ کے آثار سے متعلق ویب سائٹ ( www.khamenei.ir ) پر شائع ہوتے رہیں ہیں۔ (ادارہ)

#### اراخلاص

قیام حینی کی اہم ترین خصوصیات میں سے ایک اضلاص ہے۔ حسین ابن علی کی تحریک صرف اور صرف، خالصتا اللہ کے لئے تھی، اس میں کسی طرح کا مسلمانوں کی اصلاح کے لئے تھی، اس میں کسی طرح کا کوئی شائبہ نہیں تھا۔ یہ جو حسین ابن علی نے فرمایا: «انبی لم اخرج اشراً و الابطراً و الاظالماً و الممفسداً» یہ خود نمائی نہیں ہے، اپنالوہا منوانا مقصد نہیں ہے، اپنالوہا منوانا مقصد نہیں، کسی چیز کی طلب کے لئے نہیں، کسی چیز کی طلب کے لئے نہیں، کسی چیز کی طلب کے لئے نہیں، نمائش کے لئے نہیں۔ ذرہ برابر ستم اور فساد اس تحریک میں نہیں ہے۔ «و انما خرجتُ لطلب الاصلاح فی امّة جدّی» یہ بڑا کلیدی نکتہ ہے۔ انّما: الاصلاح فی امّة جدّی» یہ بڑا کلیدی نکتہ ہے۔ انّما: الاصلاح فی امّة جدّی» یہ بڑا کلیدی نکتہ ہے۔ انّما: الاصلاح فی امّة جدّی» یہ بڑا کلیدی نکتہ ہے۔ انّما: الاصلاح فی امّة جدّی» یہ بڑا کلیدی نکتہ سے۔ انّما: الاصلاح فی مانند جگمگاتے ذبین کو مکدر نہیں کر سکتا (۱۲)۔

یہی اخلاص امام حسین ؓ کے قیام کی ابدیت کا ضامن ہے؛امام حسینؑ کا عمل ایسا ہے جس میں سوئی

# عمهيد

عاشور کا واقعہ ایک غیر معمولی واقعہ تھا۔ یہ محض تاریخی واقعہ نہیں تھا، یہ واقعہ امت اسلام کے لئے ایک ثقافت، ایک دائمی تحریک اور ابدی قابل تقلید معمونے کا سرآغاز تھا (۲۵ جنوری ۲۰۰۱)۔ حقیقت یہ ہے کہ حسین ابن علی نے اپنے جہاد کی بر ست سے اسلام کو نئی زندگی دی (۲۴ مئی ۱۹۹۵)۔ ایبا واقعہ منفر د خصوصیات اور اوصاف کا حامل ہے جو اسے تاریخ کے دیگر واقعات اور اوصاف کا حامل ہے جو اسے تاریخ کے دیگر واقعات اور انقلابات سے ممتاز بناتے ہیں اور اسی وجہ سے عاشور کے قیام نے اسلام کی تقدیر سنوار نے اور اس کی حفاظت میں بڑا بنیادی کر دار اداکیا۔ اور اس کی حفاظت میں بڑا بنیادی کر دار اداکیا۔

تحریک عاشورا<sub>ء</sub> کی متعدد خصوصیات میں سے بعض حسب ذیل ہیں؛

کی نوک کے برابر بھی کسی اور نیت کی آمیزش نہیں ہے۔ چنانچہ آپ دیکھتے ہیں کہ میہ خالص عمل آج تک باقی ہے اور تااہد باقی رہے گا (۱۱ جنوری ۱۹۹۳)۔

۲۔ عقل و منطق

امام حسین گی تحریک عقل و منطق پر استوار تحریک تھی۔ اسلامی معاشرہ امام کا معاشرہ ہے۔ لیکن بی امید نے اسلام میں امامت کی جگہ ملوکیت اور بادشاہت رائج کر دی (۹جون ۱۹۹۱)۔ ایسے حالات میں مند اقتدار پر بیٹھنے والا بزید نہ تو عوام الناس سے کوئی رابطہ رکھتا تھا، نہ اس کے پاس علم تھا، نہ پر ہیزگاری تھی، نہ پاکدامنی تھی، نہ پارسائی تھی، نہ راہ خدا میں جہاد کا کوئی ماضی تھا، نہ اس کا طرز عمل مومنانہ تھا، نہ گفتار کوئی عقیدہ تھا، نہ اس کا طرز عمل مومنانہ تھا، نہ گفتار علیمانہ تھی۔ اس کی کوئی بھی خصوصیت پینمبر سے مشابہت نہیں رکھتی تھی۔ ایسے حالات میں حسین ابن مشابہت نہیں رکھتی تھی۔ ایسے حالات میں حسین ابن علی کے لئے جو پینمبر کی جانشینی کی مکمل شائستگی رکھتے میں کی اور آپ نے قیام کیا (۱۲ اپریل علی مرحلہ پیش آیا اور آپ نے قیام کیا (۱۲ اپریل

حسینی تحریک اس حکمر انی کے خلاف بغاوت کی فکر پر مبنی تھی جس نے اسلامی امت پر سب سے بڑاانحراف مسلط کر دیا تھا۔

اس تحریک میں عقل و منطق کا عضر حضرت کے بیانوں میں نمایاں ہے۔ تحریک کے آغاز سے پہلے

کھی، مدینہ میں آپ کی موجودگی کے وقت سے آپ کے یوم شہادت تک۔ یہ نورانی بیانات بڑی پختہ منطق فکر کو پیش کرتے ہیں (۲۵ جنوری ۲۰۰۱)۔ جساکہ حضرت وشمن فوج سے خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں: «ایھا الناس، انّ رسول الله (ص) قال: «من رأی سلطاناً جائراً مستحلاً لحرام الله، ناکثاً لعهد الله، مخالفاً لسنّة رسول الله یعمل فی عباد الله بالاثم و العدوان ثم لم یغیّر بقول و لافعل کان حقّاً علی الله ان یدخله مدخله» یعنی اگر معاشرے میں کوئی کی والمحدوان ثم لم کر رہاہے، حرام خدا کو حلال سمجھتا انداز کرتا ہے، اس پر عمل نہیں کرتا، دوسرول کواس انداز کرتا ہے، اس پر عمل نہیں کرتا، دوسرول کواس پر عمل کی تر غیب نہیں دلاتا، یعنی لوگوں کے در میان پر عمل کی تر غیب نہیں دلاتا، یعنی لوگوں کے در میان گناہ، عناد اور ظلم کر رہا ہے، بدعنوان، ظالم و جابر

ید خله مد خله »الله تعالی قیامت کے دن اس خاموش تماشائی، بے پرواہ اور بے عمل شخص کو اسی ظالم کے انجام میں مبتلا کرے گا، لیعنی اسے اسی کی صف میں اور اسی کے زمرے میں قرار دے گا۔ یہ پینمبر نے فرمایا

حکمراں ہے جس کا مکمل مصداق یزید تھا: «ولم یغیّر

بقول و الفعل» اور اپنی زبان اور عمل سے اس کے

خلاف كوئى قدم نهيس الهاتا تو «كان حقّاً على الله ان

ہے (9 جون 199۵)۔

سروقار

حضرت امام حسین کے قیام کی ایک اور خصوصیت تھی و قار؛ امام حسینؑ کی تحریک و قار کی تحریک تھی۔ لینی حق کے و قار، دین کے و قار، امامت کے و قار اور اس راستے کے وقار کی تحریک تھی جو پیٹمبرنے پیش كيا تها ـ امام حسين و قار كا مظهر تھے اور جب ثابت قدمی کے ساتھ کھڑے ہوگئے توماییہ فخر و مبامات قرار یائے۔ یہ حسینگی و قار وافتخار ہے۔ تبھی کوئی شخص ایک بات كهتا ہے۔ اپنى بات كهه ديتا ہے اپناما فى الضمير بيان كرتا ہے ليكن اس بات پر قائم نہيں رہتا بلكہ بھى یسیائی بھی اختیار کر لیتا ہے۔ ایسے شخص کو افتخار كرنے كاحق نہيں ہے۔ افتخار كاحق اس انسان، اس قوم اور اس جماعت کوہے جواپنی بات پر قائم رہے اور جو پر چم اس نے بلند کر دیا ہے اسے کسی طوفان اور کسی ہوا کے جھونکے سے گرنے نہ دے۔ امام حسین یے اس پرچم کو بڑی مضبوطی سے تھامے رکھا (۲۹ مارچ

یہ خصوصیت تحریک حسینی میں جا بجا نظر نظر آتی ہے؛ جیسا کہ امام حسین نے جب ایک شب کی مہلت لی تب بھی آپ کا انداز پر و قار تھا۔ آپ جب فرماتے ہیں: «ھل من ناصرٍ » طلب نصرت کرتے ہیں تب بھی آپ کا انداز پر و قار ہے۔ جب مدینے سے کوفے کے سفر میں ہیں اور مختلف افراد سے آپ کی ملا قات ہوتی ہے اور ان میں بعض ہوتی ہے اور ان میں بعض ہوتی ہے اور ان میں بعض

کوآپ اپنے ساتھ آنے کی دعوت دیتے ہیں تو یہ

دعوت بھی کمزوری اور ناتوانی کے احساس کے ساتھ نہیں ہے۔ یہ بڑی نمایاں خصوصیت ہے (۲۵ جنوری

#### ، س<sub>ار</sub> بیکسی و مظلومیت

امام حسین طلم و جور کے خلاف اپنی تحریک اور جدوجہد میں اسلام کے احیاء کے لئے بے کسی کے عالم میں میدان میں اتر ہے۔

سب سے سخت جدوجہد وہ ہے جس میں انسان تنہا ہو۔ عاشورا کے واقعے میں امام حسین ؑ کے ساتھ عبد اللّٰد ابن عباس اور عبد اللّٰد ابن جعفر جیسے افراد بھی جو

خود خاندان بنی ہاشم اور اسی شجرہ طیبہ سے تعلق رکھتے ہیں، کے میں یا مدینے میں قیام کرنے اور آگے بڑھنے کی ہمت نہیں کر پائے، امام حسینؑ کے نام کا نعرہ نہیں لگا سکے۔ ایسی جدوجہد ہے جو سب

سے سخت جدو جہد ہوتی ہے۔ ہر کوئی دشمنی پرتلا ہوا، مرکوئی رو گردانی پر مصر! امام حسین کی جدو جہد میں بعض احباب بھی مخالف ہو گئے۔ حضرت نے ایک سے فرمایا: "میرے ساتھ آؤ" گر اس نے نصرت

کہ آپ میر اگھوڑااستعال کیجئے۔اس سے بڑھ کراور کیا تنہائی ہوگی، اس سے زیادہ شدید غربت کا عالم کیا

کے بچائے اپنا گھوڑ اامام حسینؑ کے پاس بھیج دیااور کہا

ہوگا؟! پھر اس عالم غربت کے جہاد میں آپ کے

پیارے آپ کی آئکھول کے سامنے شہید ہو گئے (۷ جون ۱۹۹۴)۔

امام حسین کی مظلومیت آپ کی اسی تنهائی کا نتیجہ ہے۔ امام حسین کے ساتھ ایک ہزار سے زائد افراد کے سے روانہ ہوئے یا راستے میں آپ سے ملحق ہوئے گر عاشور کی شب گئے ہوئے افراد آپ سے آکر ہمراہ تھے، عاشور کی شب گئے ہوئے افراد آپ سے آکر مطلومیت ہی افور کے دن جب چند افراد آپ سے آکر مظلومیت ہی تو ہے۔ گر یہ مظلومیت حقارت و ذلت کے معنی میں نہیں ہے۔ امام حسین تاریخ اسلام کے معنی میں نہیں ہے۔ امام حسین تاریخ اسلام کے معنی میں نہیں ہے۔ امام حسین تاریخ اسلام کے معنی میں نہیں ہے۔ امام حسین تاریخ اسلام کے عظمے مجابد ہیں۔ کیونکہ آپ اس میدان میں ثابت قدمی سے کھڑے رہے، ہراسال نہیں ہوئے اور جہاد میں مشغول رہے۔ گر اس عظیم ہستی کی جتنی عظمت ہے مظلومیت بھی اتنی ہی شدید ہے۔ آپ عظمت ہے مظلومیت بھی اتنی ہی شدید ہے۔ آپ ختنی غربت میں آپ شہید ہوئے (اجولائی ۱۹۹۲)۔

عظمت کا راز بھی ہے؛ شہدائے کر بلاکی عظمت اسی وجہ سے ہے۔ لیعنی انہوں نے اپنے فریضے کو سمجھا، فریضہ راہ خدا اور راہ دین میں جہاد تھا۔ وہ دشمن سے نہیں ڈرے، تنہائی سے نہیں گھبرائے، وحشت میں مبتلا نہیں ہوئے، اپنی تعداد کی کمی کو دشمن کے سامنے اپنی پسپائی کا جواز نہیں بنایا۔ یہی چیز انسان کو، کسی

یمی چیز اس تحریک اور اس راہ کے شہیدوں کی

ر ہنمااور کسی ملت کو عظمت عطا کرتی ہے۔ دستمن کی کھو کھلی عظمت سے نہ ڈر نا (اجولائی ۱۹۹۲)۔

## ۵\_روحانیت و بندگی

اللہ کے سامنے سر تسلیم خم رکھنا، یہ بھی الیم خصوصیت ہے جو کر بلاکی پوری تحریک میں مر جگہ جلوہ گرہے۔ امام حسین نے مختلف مواقع پراینے عمل

سے اس خصوصیت کا مظاہرہ کیا۔ امام حسین ؑ کے طرز عمل میں روحانیت، و قار اور

سر بلندی کے ساتھ ہی ساتھ بندگی اور اللہ کی بارگاہ

میں سرایا تسلیم رہنا بھی وہ خصوصیت ہے جو نمایاں ہے۔ یہ چیز تمام مراحل میں رہی۔ جب سیر وں بلکہ مزاروں خطوط اس مضمون کے ساتھ آئے کہ ہم آپ کے شیعہ اور مخلص افراد ہیں اور کوفہ وعراق میں آپ کے منتظر ہیں توآپ کسی غرور میں مبتلا نہیں ہوئے۔ جب آپ نے تقریر کی اور فرمایا: «خط الموت علی ولد آدم مخط القلادہ فی جید الفتاۃ» موت کی

بات کی۔ نہیں کہا کہ ہم ایسا کر دیں گے، ویسا کر دیں

گے۔آپ نے دشمن کو دھمکیاں نہیں دیں اور حمایت

کرنے والوں کو کوفہ میں بڑے بڑے عہدے دینے کا لالچ نہیں دیا۔ آپ نے خالص اسلامی انداز میں معرفت میں ڈوب کراپنی تحریک آگے بڑھائی، بندگی اور تواضع کے ساتھ جدوجہد کی۔ یہی وجہ ہے کہ آج

ان سے اظہار عقیدت کرتے ہیں۔جب کر بلامیں آپ کے سوسے بھی کم ساتھیوں کو تیس مزار اوباشوں کے لفکر نے گھیر لیا اور ان سب کی جان خطرے میں پڑگئ تب بھی آپ کے چہرے پر کہیں دور دور تک اضطراب نہیں تھا (۱۲۰۰ پریل ۲۰۰۰)۔

# مقصد قيام حسيني "؟

حضرت امام حسین سے کہا جاتا تھا کہ پورا مکہ اور مدینہ آپ کا احترام کرتا ہے اور یمن میں آپ کے اسے چاہئے والے ہیں۔ کہیں بھی چلے جائے تا کہ نہ آپ کویزید سے کوئی مطلب ہو اور نہ یزید کو آپ سے کوئی سروکار۔ اسے شیعہ، اسے چاہئے والے، اسے پیروکار ہیں آرام سے زندگی بسر کیجئے، خداکی عبادت کیجئے اور اس کے دین کی تبلیغ کیجئے آخریہ قیام کس

لئے؟آپ کا کیا مقصدہے؟

بعض لوگ یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ امام حسین کے قیام کا مقصد یہ تھا کہ یزید جیسے فاسق و فاجر انسان کو حکومت سے بر طرف کر کے خود حکومت کریں۔ ہم نہیں کہتے کہ یہ بات بالکل غلط ہے البتہ آ دھی صحح ہے ۔ ان افراد کے کہنے کا مقصد یہ ہے کہ امام حسین نے سوچا کہ قیام کرتے ہیں اگر کامیاب ہوگئے تو حکومت این ہوئے تو ایس آ جائیں گے ایرا گر کامیاب نہ ہوئے تو واپس آ جائیں گے ۔ یہ بات بالکل غلط ہے۔

جی ہاں! جو حکومت کی غرض سے قیام کرتا ہے وہ وہیں تک آگے بڑھتا ہے جہاں تک ممکن ہو لیکن جہاں اس نے دیکھا کہ اب آگے بڑھنا ناممکن ہے تو بلیٹ آتا ہے۔ اگر کسی کا مقصد حکومت قائم کرنا ہوتا ہے تو اسے وہیں تک جانا چاہئے جہاں تک جانے کا امکان ہو لیکن جہاں سے آگے بڑھناممکن نہ ہو عقلمندی یہی ہے کہ بلیٹ آئے۔

جو شخص یہ کہتا ہے امام حکومت علوی کے قیام کے لئے اسٹھے تھے اور اس کی مرادیہ ہوجو اوپر بیان کیا گیا ہے تواس کا نظریہ صحیح نہیں ہے اس لئے کہ امام حسین کے قیام سے کہیں بھی یہ بات سمجھ میں نہیں آتی

## تو پھر کیا قیام کا مقصد شہادت تھا؟

بعض لوگ کہتے ہیں مقصد حکومت تھا یہ سب بیکار کی باتیں ہیں بلکہ امام حسین جانتے تھے کہ وہ حکومت کا قیام عمل میں نہیں لا سکتے وہ تواس لئے آئے تھے تا کہ خدا کی راہ میں قربانی دیں اور شہید ہو جائیں۔

ایک مدت تک لوگ اسی نظریہ کے قائل بھم تصاور بعض لوگ شاعرانہ تعبیروں کے ساتھ اسے بیان کرتے بلکہ بعض بزرگ علماء بھی اس کے قائل

ہوگئے تھے۔ اس گروہ کا کہنا تھا کہ امام عالی مقام نے دیکھا کہ اب زندہ رہنے کا کوئی مقصد نہیں للذا شہادت

کے ذریعہ ہی کچھ کیا جائے۔

اسلام اس بات کی بھی اجازت نہیں دیتا اس لئے اسلام اس بات کا قائل نہیں کہ جاؤ اور اپنے آپ کو اسلام اس بات کا قائل نہیں کہ جاؤ اور اپنے آپ کو ہلاکت میں ڈالو اور قتل کر دیئے جاؤ۔ شریعت اور دین نے جس شہادت کی بات کی ہے اس شہادت کا مطلب یہ ہے انسان ایک عظیم مقصد کی خاطر قیام کرے اور اس راہ میں اپنی جان بھی دیدے۔ یہ ہے وہ شہادت یہ جسے اسلامی اور دینی شہادت کہا جا سکتا ہے شہادت یہ نہیں ہو گر میدان میں جاؤں تاکہ شہید کر دیا جاؤں یا شاعر انہ تعبیر میں کہا جائے کہ میر اخون ظلم و جاؤں یا شاعر انہ تعبیر میں کہا جائے کہ میر اخون ظلم و امام حسین کے ایوان ہلا دے اور اسے منہ کی کہانے پڑے۔ امام حسین کے عظیم قیام کا مقصد یہ بھی نہیں تھاجو کہا امام

للذانه کلی طور پریہ کہا جاسکتا ہے امام عالی مقام نے حکومت کے لئے قیام کیا اور نہ یہ کہا جاسکتا ہے ان کے قیام کا مقصد شہادت تھا۔

#### ایک داجب کوانجام دینا

میری نظر میں جو لوگ " حکومت " یا " شہادت " کے قائل ہیں انہوں نے ہدف اور نتیجہ کوملادیا ہے۔ امام کے قیام کا مقصد کے نتیاں تھا،امام کے قیام کا مقصد کی چیچھ اور تھا البتہ اس ہدف تک چیچنے کے لئے انہیں ایک ایساراستہ طے کرنا تھا جس کا نتیجہ دو ہی چیزیں تھیں حکومت یا شہادت امام حسین ان دونوں چیزوں کے حکومت یا شہادت امام حسین ان دونوں چیزوں کے

لئے آمادہ تھے۔ انہوں نے حکومت کے مقدمات کو

بھی فراہم کر لیا تھا اور شہادت کی آمادگی بھی کر چکے تھے۔اب جو بھی ہاتھ آتا وہی صحیح تھا،اس میں کوئی عیب نہیں تھا لیکن ان میں سے کوئی بھی مقصد نہیں

تھابلکہ متیجہ تھا۔ ہدف کچھ اور ہوتا ہے۔

اگر امام حسین کے صحیح ہدف کو بیان کرنا ہے تو

اس طرح سے کہا جاسکتا ہے کہ امام عالی مقام کے قیام

کا ہدف ایک ایسے واجب کی انجام وہی تھا جو امام حسین گ

رسول اکرمؓ، امام علی ؓ اور امام حسنؓ نے بھی۔ (۱۹۹۵/۵/۳۰)۔

اسلام کاایک اہم رکن
اسلام کے عملی احکام کا صرف ایک تھم جے پیغیر اسلامی نظام کے عملی احکام کا صرف ایک تھم جے پیغیر اسلامی نظام کے ارکان کاایک اہم رکن ہے۔ اور وہ تھم اور رکن یہ تھا کہ جب بھی یہ اسلامی نظام اور اسلامی معاشرہ کی گاڑی پڑی سے نیچ آ جائے اور اس کانظام بالکل الٹ جائے تواس وقت امت مسلمہ کی ذمہ داری بالکل الٹ جائے تواس وقت امت مسلمہ کی ذمہ داری کیا ہے؟ اگر بانی اسلام تمام اسلامی احکام و قوانین بیان کرتے لیکن صرف یہ ایک تھم بیان نہ کرتے توان کا کام ناقص رہ جاتا لیکن انہوں نے یہ بھی بیان کر دیا تھا۔ وہ مسلمانوں سے کہہ کر گئے تھے اگر کسی وقت تھا۔ وہ مسلمانوں سے کہہ کر گئے تھے اگر کسی وقت جائے اور صاحبان قدرت وثروت، مسلم نمامنا فقین یا جائے اور صاحبان قدرت وثروت، مسلم نمامنا فقین یا

کوئی بھی اسلامی ساج کا رخ بدلنا جاہے تو اس کے مقابلے میں امت مسلمہ کو کیا کرنا ہوگا؟ پیغمبر اکرمٌ پیہ کہہ کرگئے تھے لیکن خود عمل نہیں کر سکے کیونکہ پیغمبر اکرم جب تک با حیات تھے تب تک امت مسلمہ اور اسلامی معاشرے میں ایسا کوئی انحراف پیدا نہیں ہوا تھا۔اسلام کا بیرر کن پیغیبرا کرمؓ نے اس لئے بیان کیا تھا کیونکہ ان کے بعد ان کے جانشینوں کے زمانے میں ایسا ہونا عین ممکن تھا، جاہے وہ کسی بھی جانشین کے زمانے میں ہوتا۔ جس امام کے زمانے میں بھی سیہ صور تحال پیدا ہوتی اسے وہی کرنا ہوتا جو پیغیبر نے بتایا تھا۔ا گرامیر المومنین علیٰ کے زمانے میں ہو تا تو وہ ویسا ہی کرتے جیسا پیغیبڑ نے بتایا تھا یاا گرامام علی نقیؓ یاامام حسن عسکری کے زمانے میں ہوتا تب بھی ان کی یہی ذمہ داری تھی۔ اب چو نکہ یہ صور تحال امام حسین ً کے زمانے میں پیش آئی للذاان کی ذمہ داری تھی کہ وہ اس پر عمل کرتے۔ تا کہ اسلامی نظام اور اسلامی ساج کو دوبارہ اسی حالت پر لے آتے جہاں پر وہ پہلے تھا۔ یہ

> واقعیت اور حقیقت یبی ہے (۱۹۸۲/۱۰/۲۷)۔ س**یائی کا خاتمہ ہو جاتا**

امام عالی مقام جانتے تھے کہ اگرانہوں نے یہ قیام نہ کیا تو ان کا یہ سکوت اور خاموشی رضامندی کی علامت بن جائے گی اور پھر اسلام پر کیا مصیبت آن

امام عالی مقام کی ذمه داری تھی اور واقعہ عاشورا کی

پڑے گی۔ جب ایک طاقت معاشر ول یا کسی ایک معاشرے کے تمام وسائل پر قبضہ کر لے اور طغیان و بربریت کاراستہ پر گامزن ہو جائے، ایسے موقع پر حق و حقیقت کے علمبر دار اگر خاموش بیٹھے رہیں اور ان کے مقابلے میں کھڑے نہ ہوں تو گویا وہ بھی اس طاقت کے عمل سے راضی ہیں چاہتے در حقیقت وہ راضی ہوں یا نہ ہوں۔ یہی وہ گناہ تھاجواس وقت بنی ہاشم کے بہت سے بزرگوں اور صدر اسلام کی اہم شخصیات کی اولاد نے انجام دیا۔ لیکن امام حسین کے لئے یہ بات نا قابل برداشت تھی اس لئے آپ نے قیام کیا۔

واقعہ کر بلا کے بعد جب قافلہ ٔ حسینی واپس مدینہ میں آیا۔ ( یعنی مدینہ مدینے سے نکلنے کے دس ، گیارہ مہینے بعد) ایک شخص امام سجاد ؓ کی خدمت میں آیا اور

کہنے لگے: دیکھا کیا ہوا؟ کیاملاوہاں جاکر؟امام نے اس کے جواب میں فرمایا: سوچوا گرنہ جاتے تو کیا ہوتا؟!

جی ہاں! اگر نہ جاتے تو کیا ہوتا! جسم توزندہ ہوتے لیکن سچائی دم توڑ چک ہوتی، روح فرسودہ ہو جاتی، ضمیر مردہ ہو جاتا اور اسلام کا نام ونشان باقی نہ رہتا۔ (۲۰۲/۳/۱۸)۔

# زينبئ كردار

جناب زینب کی شخصیت غم و اندوه اور تیمار داری میں ہی خلاصہ نہیں ہوتی بلکہ وہ ایک مسلمان خاتون کا

مکمل نمونہ تھیں۔ لیعنی وہ آئیڈیل جسے اسلام نے زینب کبری گی شخصیت میں ایک طرف صنف نسوال کی عطوفت و مہر بانی ہے او ردوسری طرف خواتین کی تربیت کے لئے لوگوں کے سامنے پیش کیا ایک مومن انسان کے دل میں یائی جانے والی ہے۔ زینب کبری کی شخصیت، ایک ہمہ گیر شخصیت متانت، عظمت اور سکون و پایداری،ایک مجامد راه خدا ہے۔ عالمہ و عاقلہ، صاحب معرفت اور ایک نمایاں کی صاف اور گویازبان۔ایک پاک و خالص معرفت، انسان کہ جب بھی کوئی ان کے سامنے کھڑا ہوتا ہے جو ان کی زبان و دل سے نکلتی اور سننے والوں کو ان کی علمی و معنوی عظمت اور معرفت کے آ گے سر مبہوت کردیتی ہے۔ تشلیم خم کر دیتاہے۔ ان کی نسوانی عظمت ، جھوٹے بزر گوں کو حقیر و ایک مسلم خاتون جس پہلو کو دنیا کے سامنے پیش كرسكتى ہے يہى ہے ليعنى اسلام كواينے وجود ميں بسانا۔ پیت بنادیتی ہے اسے کہتے ہیں نسوانی عظمت! حماسہ اور عطوفت سے مرکب وہ عظمت جو کسی فرد میں بھی ایمان کی برکت اور اینے آپ کو خدا کے حوالے دیکھنے کو نہیں ملتی۔ کردینے سے ایک مسلمان عورت کا دل اس قدر گشادہ ہو جاتا ہے اور وہ اتنی مضبوط ہوجاتی ہے کہ بڑے وہ ہستی جو اپنی متین شخصیت اور پایدار روح کے ذربعیہ تمام ناگوار حوادث کو سر کر جائے اور بھڑ کتے بڑے حادثات اس کے آگے گھنے ٹیک دیتے ہیں۔ زینب کبری کی زندگی کا بیہ پہلو سب سے زیادہ ہوئے شعلوں کو شجاعت و بہادری سے اپنے پیروں نمایاں ہے۔ عاشورا جسیا عظیم واقعہ زینبٌ کو جھکا نہیں تلے روند ڈالے ۔ لو گوں کو در س دے اور انہیں بیدار

کرے۔ ساتھ ہی اپنے زمانے کے امام کو ایک مہربان ماں کی طرح تسلی و تشفی دے۔ اور ان نازک حالات اور طوفان ہوادث میں بیتم بچوں کی حفاظت اور ان کی تسلی و تسکین کے لئے ایک محکم دیوار بن جائے۔ اس لئے کہا جاسکتا ہے کہ جناب زینب ایک ہمہ گیر شخصیت تصیں۔ اسلام ایک عورت کو اسی طرف لے جانا چاہتا ہے (۲۰۰۵/۲/۱۵)۔

هنر مندانه گفتگو

حشمت اور جاہ و جلال زینب کو نہ لاکا رسکے۔ زینب نے ہمیشہ اور ہم جگہ اپنے آپ کو ثابت قدم رکھا۔ان کا وطن مدینہ ہو یا سخت امتحان و آ زمائش کی آ ماجگاہ کر بلا یا پھریزید و ابن زیاد کا در بار ہم جگہ زینب ثابت قدم اور سر بلند رہی اور باقی سب ان کے آگے سر گلول ہوگئے۔یزید اور ابن زیاد جیسے مغرور اور سمگر افراد اس دست بستہ اسیر کے سامنے ذلیل وخوار ہوگئے۔

سکا۔ یزید اور ابن زیاد جیسے ظالم و ستمگر افراد کی ظاہری

میری نظر میں جناب زینب کو ادبیات و ہنر کے ذریعہ عظیم واقعات وحوادث کی حفاظت کرنے اور انہیں بچانے کا بانی کہا جاسکتا ہے۔

اگر جناب زینبٌ نہ ہوتیں اور ان کے بعد دوسرے اہل حرم جیسے امام سجاڈ نہ ہوتے تو تاریخ میں واقعہ کر بلا کا نام نہ ہوتا۔

سنت الهی یہی ہے کہ اس طرح کے واقعات تاریخ میں باقی رہیں ۔ البتہ سنت الهی کابیہ ایک شیوہ اور طریقہ ہے۔ تاریخ میں ان واقعات کی بقا کا طریقہ بیہ ہے کہ صاحبان اسرار، اہل درد اور وہ افراد جو ان حقائق سے مطلع ہیں وہ دوسرے کو ان سے آگاہ کریں۔ اس لئے اپنی یاد داشت کو بیان کرنا، انہیں مدون کرنا اور حقائق کو دوسرے تک منتقل کرنا

ضروری ہے کیونکہ یہ بہت اہمیت کا حامل ہے اور اس کا اپنا ایک مقام و مرتبہ ہے۔ ہنر مندانہ بیان اور گفتگو اس کی ایک بنیادی شرط ہے جیسے کو فہ وشام میں جناب زینٹ کے خطبات حسن بیان اور جذابیت کے اعتبار سے ایک ہنر مندانہ گفتگو تھی۔ ایک ایک گفتگو کہ کوئی بھی ایسے نظر انداز نہیں کر سکتا۔ جب ایک مخالف اس گفتگو کو سنتا ہے تووہ ایک تیز تلوار کی اس پر اثر انداز ہوتی ہے۔ ہنر کا اثر ایپ مخاطب سے وابستہ نہیں ہوتا۔ وہ چاہے یانہ چاہے ہنر اپناکام کر دکھاتا ہے شام میں جناب زینٹ اور امام سجاڈ نے ایپ فصیح و بلغ شام میں جناب زینٹ اور امام سجاڈ نے ایپ فصیح و بلغ

# خدمت بند گان خدا

کیا (۲۰۰۵/۹/۲۲)۔

روایت میں ہے کہ ماثورا کے دن امام حمین کے پشت مبارک پر کچھ انزات رونا تھے۔ حضرت امام زین العابدین سے ان کی وجہ معلوم کی گئے۔ آپ نے فرمایا:

«هذا ممّا كانَ يَنْقُلُ الْجِرابَ عَلَى ظَهْرِهِ إلى مَنازِلِ الأرامِلِ وَ الْيَتامَى وَ الْمَساكينِ» "بياثرات اللهِ بَيْكُول كَ مُرول مِن پَنْهَاتُ "بياثرات اللهِ بَيْكُول كَ مُرول مِن پَنْهَاتُ "بياثرات اللهِ بَيْكُول كَ مُرول مِن پَنْهَاتُ تَعَ" مِنْ اللهُ الل

(مناقب ابن شر آثوب،ج۸، ۱۲۳)۔

# حفاظت اسلام میں امام حسن ً اور امام حسین ً کا کردار

■ تحرير: رئيس المبلغين علامه سيد سعيد اختر رضوي كوپال پوري (<sup>(3)</sup>

نوٹ: مندرجہ ذیل تحریر علامہ رضوی کی کتاب "کربلاشنای" سے افتباس ہے، تغییل مباحث کے لئے اصل کتاب میں رجوع فرمائیں جو www.allamahrizvi.com پر موجود ہے۔ (ادارہ)

#### مقدمه

مذہب اور حکومت کا باہمی تعلق کافی نازک ہے۔
جب تک حکمرال مذہب کی متابعت پر قانع رہیں، بات
بی رہی رہتی ہے۔ لیکن جہال سے ان کا حوصلہ اپنی حد
سے تجاوز کرتا ہے کہ وہ مذہب پر بھی حکومت کریں یا
مذہب ان کا تا بعے رہ وہ مذہب پر بھی حکومت کریں یا
ہوجاتی ہے۔ اس وقت چنگیزی کے ہاتھ میں دین کی
تلوار بھی آجاتی ہے۔ ایس حالت میں بالعموم مذہب ہی
کو نقصان اٹھا نا پڑتا ہے۔ بطور مثال عیسائیت کو شہنشاہ
کانسٹنٹائن (EMPEROR CONSTANTINE) کے
قبول مذہب نے سابق کے لامذہب حکمر انوں کی تھلم

اسلام اس خطرہ کی طرف سے غافل نہیں رہا۔ اور اس نے اس کاعلاج پہلے ہی سے مہیا کر رکھا تھا۔ کسی مسلمان کو یہ حق نہیں تھا کہ وہ اسلامی قوانین میں کسی

كھلا مخالفت كى بەنسبت زيادە نقصان يہونچايا۔

اسلامی حکومت کا تصور:

طرح کی بھی ترمیم و تنتیخ کرے۔اسلامی حکومت میں "مجلس قانون ساز" نام کی کوئی چیز نہیں ہے۔اللہ ہی حاکم اعلیٰ اور واحد قانون ساز ہے۔ جس کے قوانین رسول اکرمؓ کے ذریعہ ہم تک پہونچے، یہ قوانین آخری اور مکمل ہیں۔ اور م قابل تصور حالت اور

ضرورت کے لئے اس میں سامان موجود ہے۔ اور اگر کسی مسئلہ کی تفسیر با تشر سے کی ضرورت ہو تو صرف وہی افراد اس فریضہ کو انجام دیں گے جنہیں اللہ نے اس کام کے لئے معین کیا ہے۔ یہ منصوص من اللہ

امام ہیں جو معصوم ہیں اور جنہیں اللہ نے اپنے نبی کے ذریعہ مقرر کیاہے۔

چونکہ اسلام رسول کی زندگی میں ایک منظم طریقہ کار زندگی عطا کرتا ہواآگے بڑھا اور چونکہ اس اسلامی ریاست کا مہر شعبہ رسول اکرم کی الهی ہدایات کے مطابق کام کرنا تھا، یہ بالکل مناسب بلکہ اشد ضروری

تھاکہ رسول کی زندگی کے بعد زمام حکومت ان معصوم

اماموں کے ہاتھوں میں رہے جو رسول اکرم کے بعد خدا کے نمایندے تھے اور اللہ کی طرف سے معین ہوئے تھے۔ یہ طریقہ اسلام کو مسخ ہونے سے بچاتا اور ہمیشہ کے لئے اسلام کو شخکم بنیادوں پر قائم کردیتا۔ اس طرح اسلام دنیاوی مغرور حکمر انوں کے چنگل سے آزادر ہتااور بادشاہوں اور امیر وں کے جذبانی پیچ وخم اور برخود غلط جوش و خروش سے پاک رہتا۔ یہی وجہ تھی کہ رسول مقبول نے خداوند عالم کے حکم خاص کی بناپر یہ اعلان کردیا کہ ان کے بعد امام بارہ ہوں گے۔ اور ساتھ ساتھ یہ بھی بتادیا کہ "میں جس کا مولا ہوں علی اس کے مولا ہیں" یہ اقدام اس لئے کا مولا ہوں علی اس کے مولا ہیں" یہ اقدام اس لئے

لیکن کچھ لوگوں کو جن کے حوصلے جائز و ناجائز کی قید کے پابند نہ تھے، یہ اچھانہ معلوم ہوااور انہوں نے یہ انتظام کیا کہ حکومت کی زمام علی یا ان کے نائبین کے ہاتھوں میں نہ رہے اور اس طرح اسلام اس تحفظ سے جو اسے اللہ کے حکم سے دیا گیا تھا ہمیشہ کے لئے محروم ہو گیا۔ نتیجہ میں اسلام ان تمام خرابیوں کا شکار

کیا گیاتا که اسلامی شریعت سیاسی دوؤن بیچ کی قربان گاه

پر ذنځ نه کيا جاسکے۔

# اسلام كيون انحطاط كاشكار موا؟

ہو گیاجو سابق کے مذاہب پریڑ چکی تھی۔

اس موضوع پر لکھنا کافی تکلیف دہ ہے۔ لیکن اگر ہم ماضی کا جائزہ حتی الامکان غیر جانبداری کے ساتھ

لے سکیں تو ہمارے مستقبل کی ہدایت کے لئے یہ ایک مستحن اقدام ہوگا۔

میں نے لوگوں کو تعجب کے ساتھ کہتے ساہے کہ یہ کیسے ممکن ہوسکا کہ یزید جیسا شخص اور تاج خلافت پہن لے؟ وہ کون سی طاقتیں تھیں جنہوں نے اس حادثہ کے لئے راہیں ہموار کیں؟ دنیامیں کوئی کام بغیر

علت نہیں ہوتا۔ جو لوگ واقعات کے دھارے میں بہہ رہے تھے

ممکن ہے ان کو مرم واقعہ کی اہمیت کا اندازہ نہ ہوسکا ہو، لیکن ہم لوگ جب ان واقعات پر آج نظر ڈالتے ہیں تو ہم مر واقعہ کو اس کی صحیح جگہ پر آسانی سے رکھ سکتے ہیں ۔ اور ہمارا فریضہ ان لوگوں کے فیصلے سے زیادہ صحیح ہوگا جو اس ڈرامہ میں عملی حصہ لے رہے

اسلام کی ابتدائی تاریخ کے مر المیہ کی بنیادی وجہ جیسا کہ اوپر بتایا جاچکا ہے۔ یہ تھی کہ اسلام علی اور ان کے بعد کے اماموں کی مدایت سے محروم رہ گیا۔ یہی بہت بڑی مصیبت تھی، اس پر طرہ یہ کہ وہ خلفاء جو

تخت سلطنت پر بیٹھے انہوں نے اپنے دنیاوی اقتدار کا پورا فائدہ اٹھایا اور عوام میں اس یقین کو رائج کیا کہ مذہب کی راہبری دنیاوی حکومت کے زیر نگین ہے۔

اور جو شخص بھی دنیاوی اقتدار حاصل کرنے میں کامیاب ہوجائے (جاہے جس ذریعہ سے بھی ہو) وہ

دستوری اور جائز خلیفہ اور مذہبی رہنماہے جس کو (بہ شہادت تاریخ) اس بات کا اختیار ہے کہ اسلامی شریعت میں ترمیم و تنیخ کر سکے۔اس غلط اعتقاد کیوجہ سے لوگوں نے حکمر انوں کے مرکام کو مذہب کا معیار سمجھ لیا۔ جس کے متیجہ میں اسلامی اصول اور شریعت کی پابندی میں انحطاط شروع ہوگیا۔

## اسلام كاانحطاط:

یہ انحطاط رسول مقبول کے فورا ہی بعد شروع ہوگیا جن لوگوں کو سیاسی اقتدار مل گیا تھا انہوں نے اس اقتدار کو کامل اور مستقل بنانے میں کوئی دقیقہ فروگذاشت نہیں کیا۔ لہذا فطری طور پر مالیات اور عدلیہ کے قوانین کواس طرح بدلہ گیا کہ ان کا مقصد پورا ہو سکے۔

صدقہ، زکوۃ اور غنیمت کی مستحقین کے در میان مساوی تقسیم کا اصول چھوڑ کریہ طریقۂ اختیار کیا گیا کہ اصحاب رسول کو ایک معینہ رقم بطور وظیفہ دی جایا کرے۔ سلوک کے ذریعہ ان لوگوں کی زبانوں پر مہر لگادی گئی جو حکومت کے مخالفین کے مطابق ان کا اور ان کے خاندان کا حق ہے (کنزالعمال، جس، ص۱۳۵۔

یہاں یہ لکھنا دلچیں سے خالی نہ ہوگا کہ انہیں دنوں ایک صحابی رسول مضرت جابر بن عبداللہ نے

۱۴۹ مند امام احمد بن جنبل، ج۱، ص ۴، الفار وق علامه شبلی

نعمانی، ج۲، ص۱۱)۔

یہ دعویٰ کیا کہ رسول یے ان سے فلاں فلاں چیزوں کا وعدہ کیا تھا۔ ان کے اس دعویٰ کو ثبوت یا گواہ طلب کئے بغیر مان لیا گیا۔ اس پالیسی کے نتیجہ میں جناب فاطمۂ اور ان کے خاندان والے اپنی ذاتی جائداد سے بھی محروم کر دیئے گئے جبکہ حکومت کے منظور نظر حضرات نے بھاری دولت اکٹھا کرلی (صیح بخاری، کتاب الحس، صیح مسلم، طبقات ابن سعد، جمم)۔

جب حضرت عبدالرحمٰن بن عوف (جو سابق کے تینوں خلفاء کے منظور نظر تھے) مرے توانہوں نے

یہاں چند مثالیں کافی ہوں گی۔

میموں حلفاء کے محدور طربھی) مربے وانہوں کے دیگر ور ثنہ کے علاوہ چار بیویاں چھوڑیں۔ مر زوجہ کو شریعت کے لحاظ سے میراث سے ۳۲-اوال حصہ ملنا چاہئے تھا۔ ان میں سے ایک طلاق رجعی کے عدہ میں

تھی، اس کئے اس کو مجبور کیا گیا کہ وہ اپنے قانونی حصہ سے کم لینا منظور کرلے۔ (میہ اسلامی شریعت کی مخالفت کی ایک اور مثال ہے) لہذا اس کو بتیسویں

حصہ سے کم ملااس کے باوجود اس کو ایک لاکھ در ہم نفتر ملا۔ (الاستیعاب ابن عبدالبر، ۲۶، ص۵۲۰ وج1، ۲۰۸

و ۲۱۰ Politicism Islam مصنفه خدا بخش خان، ص ۱۵۱ ـ مروج الذہب مسعودی، ج۲، ص ۲۲۲) \_

طلحہ بن عبیداللہ (جو حکومت کے ایک اور چہیتے سے) ان کی مستقل آمدنی دوسری آمدنیوں کے علاوہ دو مزار دینار طلائی تھی۔ جب مرے توانہوں نے بائیس لاکھ درہم اور بیس لاکھ دینار نقلہ کی صورت میں

چھوڑے۔اس کے علاوہ غیر منقولہ جائداد تھی جس کی قیمت تین کروڑ در ہم تھی (منبع ند کور)۔

نیز زبیر بن عوام نے موت کے وقت بچاس مزار

دینار ، ایک مزار گھوڑے اور سیر ول غلام ترکہ میں چھوڑے (منبع مذکور)۔

دولت جمع کرنے کے خلاف اسلامی تاکید کو بھلا

دیا گیا۔ اور اسلامی دنیا میں ایک نئے ساج کی تشکیل ہوئی جو فطرت و کر دار کے لحاظ سے اسلام کے بالکل خالف تھا۔ لیکن لوگوں نے اسے بھی اسلام کے مطابق سمجھا۔ صرف اس وجہ سے کہ یہ ان حکمر انوں کا قائم کر دہ تھا جو اسلام کے ترجمان اور مفسر سمجھے ۔ ان تہ

# بنی امیه کی سربلندی

اسلام کے لئے ان سب سے زیادہ نقصان دہ تھا،
بی امیہ کا پھر سے برسر اقتدار آنا۔ وہ بی امیہ جو اسلام
کے سب سے کڑ دسمن تھے۔ اور یہ بھی خلفاء کی
سرپرستی میں ظہور پذیر ہوا۔ رسول کی زندگی میں بی
امیہ ابوسفیان کی سر کردگی میں اسلام کے خلاف جنگ
پر جنگ کرتے رہے۔ آخر کار ان کی طاقت اس وقت
ختم ہوئی جبکہ رسول ؓ نے سنہ ۸ ہجری میں بغیر کسی
خونریزی یا جنگ کے مکہ فتح کر لیا۔ اب چونکہ دوسری
کوئی صورت سامنے نہ تھی اس لئے ان لوگوں نے
اینے طریقہ کار میں تبدیلی کی یعنی اب انہوں نے

اسلام کا لبادہ اوڑھ لیا۔ لیکن اسلام بھی بھی ان کے دل کے قریب نہیں بہو نچا۔ کفر کالہوان کی رگوں میں دوڑ تارہا۔ کم از کم چھ جگہ قرآن مجید میں ان کی طرف انتہائی تو ہین کے ساتھ ان کی ملامت کی گئی ہے۔ قرآن کی نگاہ میں بیدلوگ شجرہ ملعونہ ملامت کی گئی ہے۔ قرآن کی نگاہ میں بیدلوگ شجرہ ملعونہ

لعنت كيا هوا درخت با خاندان بإن (تفير در منثور،

سيوطى، جه، ص١٩١ ، ذيل آيه سوره ١٤، اسراء ، آيت ٢٠ ، و

دیگر کتب تفاسیر واحادیث)۔ یہاں عبدالرحمٰن بن عوف کی ایک حدیث قابل

ذکر ہے۔ انہوں نے خلیفہ دوم سے قرآن کی اس آیت کے متعلق پوچھا "ؤ جاھِدُوا فِی اَللَهِ حَقَّ جِهادِهِ" (جج ۸۸)۔"خداکی راہ میں اس طرح جہاد کروجو جہاد کرنے کاحق ہے"۔ خلیفہ نے جواب دیا:

یہ حکم اس وقت کے لئے ہے جب بنی امیہ حکمرال ہوں گے۔ اس موں گے اور بنی مغیرہ ان کے وزیر ہوں گے۔ اس وقت مسلمانوں کا یہ فرض ہوگا کہ اپنی پوری طاقت کے ساتھ ان کے خلاف جنگ کریں (تفییر در منثور

کتنی تعجب خیز ہے فطرت انسانی کی بیہ کرشمہ سازی بھی۔ کون یقین کرسکتا تھا کہ وہی خلیفہ جو بیہ جانتا ہو کہ بیہ ہر مسلمان کا فرض ہوگا کہ وہ بنی امیہ کے خلاف اللّٰہ کی راہ میں جہاد کرے وہ بذات خود ان کی خود مختار

سيوطي، جه، صاك٣)\_

المدن رہ میں ہور رہے رہ بجراف ورس ک ورسار گورنزی شام میں قائم کرائے گا۔اور شوریٰ کے ڈرامہ کا پلاٹ اس طرح ترتیب دے گاکہ ایک اموی

حکمران بن کر اسلامی دنیا پر مسلط ہوجائے، اس سے زیادہ تعجب خیز تو بیہ ہے کہ بیہ وہی عبدالرحمٰن بن عوف ہیں جنہوں نے تیسرے خلیفہ کی تخت نشینی میں ایک اہم رول ادا کیا۔

تیسرے خلیفہ کی شکل میں مسلمانوں کا مطلق العنان

رسول خدا کی زندگی کے آخری دور میں بنی امیہ بالکل خاموش رہے۔ لیکن رسول کے انتقال کے بعد ان کو ہاتھ پاؤل پھیلانے کا موقع ملا۔ ابوسفیان پہلے حضرت علی کے پاس آیا۔ لیکن حضرت علی نے اسلام کے اس ذلیل دسمن سے کسی طرح کا ساز باز کرنے سے انکار کردیا۔ اس کے بعد وہ خلیفہ اول کے پاس گیا۔ اگرانہوں نے بھی اسی طرح ابوسفیان کو ٹھکرادیا ہوتا جیسے حضرت علی نے کیا تھا تو کوئی مشکل نہ پڑتی۔ ہوتا جیسے حضرت علی نے کیا تھا تو کوئی مشکل نہ پڑتی۔ لیکن خلیفہ دوم کی رائے سے اسے شام کی پیش کش کی

گئی۔ ابوسفیان اس وقت بوڑھا ہو چکا تھا۔ اس لئے اس

کابیٹایزیدایک فوج کے ساتھ شام بھیجا گیا۔ اور شام کی

فتحانی کے بعد وہاں کا گور نربنایا گیا۔ اور یزید کی وفات

کے بعد اس کا بھائی معاویہ ابن ابی سفیان وہاں کا گورنر

ہوا(تمام کتب تاریخ اسلام)۔

سیاست کاالٹ پھیر بھی کتنا عجیب ہے۔ کون سوچ سکتا تھا کہ وہ بنی امیہ جو رسول کی زندگی میں اپنی تمام توانائی اسلام کو تباہ کرنے میں صرف کر رہے تھے ایک دن اسلامی حکومت کے واحد اجارہ دار بن جائیں گے۔

وہ تھلم کھلاد شمن بن کر اسلام کا کچھ نہ بگاڑ سکے۔ لیکن داخلی تباہ کاری کے ذریعہ انہوں نے اسلام کو قریب قریب بالکل برباد کردیا۔ خلیفہ دوم کے بعد حضرت عثمان تیسرے خلیفہ ہوئے۔ جب لوگوں نے حضرت عثمان کے ہاتھوں پر بیعت کرلی تو ابوسفیان ان کے عثمان کے ہاتھوں پر بیعت کرلی تو ابوسفیان ان کے چاہ میں آیا اور یہ مشورہ دیا "اے امیہ کے فرزندو! اب جبکہ یہ حکومت تمہارے ہاتھ آگئی ہے اس سے اس طرح کھیلو جیسے بچ گیند سے کھیلتے ہیں۔ اور اپنے خاندان میں ایک کے بعد دوسرے کی طرف منتقل خاندان میں ایک کے بعد دوسرے کی طرف منتقل کرتے جاؤ کیونکہ یہ حکومت ایک حقیقت ہے۔ یہی بہشت یا دوزخ تو ہمیں کیا معلوم کہ وہ ہے بھی یا

ہمیں نہیں معلوم کہ زبان خلافت سے کیا جواب دیا گیا۔ لیکن تاریخ بیہ گواہی ضرور دیتی ہے کہ اس مشورہ پر انتہائی فراخ دلی سے عمل کیا گیا۔

نهیں" (الاستیعاب، ج، ص۸۶-۸۷؛ تاریخ ابوالفداء،

کم بن عاص اور اس کے بیٹے مروان کو رسول گئے مدینہ سے خارج البلد کردیا تھا۔ یہ خلیفہ ڈالٹ کا چیا تھا۔ اس لئے انہوں پی تھا اور مروان ان کا داماد تھا۔ اس لئے انہوں نے رسول کے فرمان کو بھلا دیا۔ نہ صرف یہ کہ انہوں انہوں نے مروان کو مدینہ میں واپس بلالیا بلکہ اس کو اپنا مطلق العنان وزیر بھی بنا دیا۔ اس کے حوالے نہ اپنا مطلق العنان وزیر بھی بنا دیا۔ اس کے حوالے نہ

صرف افریقہ سے آنے والا خمس (جس کی مقدار کئی

لاکھ دینار تھی) کر دیا گیا بلکہ فدک بھی اسے بخش دیا گیا۔ (خمس اور فدک کا تذکرہ اوپر گذر چکاہے۔ (مروح الذہب، ج۲، ص ۱۲۳، کنزالعمال، ج۲، ص ۹۰۔ تذکرہ خواص الائمہ، ص ۱۳۳، فخ الباری شرح صحح بخاری، ج۲، ص ۱۳۱۔ وضة الناظر، مطبوعہ بامر وج الذہب، ص ۲۰۹)۔ عبداللہ بن ابی سرح خلیفہ کا ایک رشتہ دار تھا۔ فخ معبداللہ بن ابی سرح خلیفہ کا ایک رشتہ دار تھا۔ فخ مکم دیا تھا کہ اسے اگر کعبہ میں بھی پاؤتو قتل کر ڈالو۔ لیکن حضرت عثمان نے اس کے برخلاف اسے اپنے گھر میں پناہ دی اور کافی سفارش کے بعد اس کے لئے امان حاصل کرلی ۔ سفارش کے بعد اس کے لئے امان حاصل کرلی ۔ مورز بنایا گیا (الاستیعاب، ص ۲۹۲۔ الاصابة فی معرفة گورنر بنایا گیا (الاستیعاب، ص ۲۹۲۔ الاصابة فی معرفة الصحابہ، ج۲، ص ۲۹۲۔ الاصابة فی معرفة

سے ایک شرابی اور بہت ہی بد کر دار آدمی تھا۔ لیکن اسے کوفہ کا گورنر بنایا گیا۔ ایک صحیح یہ نشہ کی حالت میں مسجد میں آیا اور نماز صحیح پڑھانی شروع کی اور حالت سرور میں دو کے بجائے چارر کعت نماز پڑھائی اور اس کے بعد لوگوں سے پوچھا کہ اگر تم کہو تو چند رکعتیں اور بھی بڑھا دوں (تغییر نیشابوری، جا، ص 21۔ تغییر در

منثور، ج۵، ص۸۷ا\_ تفسير معالم التنزيل بغوی، ص ۵۰\_

ولید بن عقبه خلیفه کا چپازاد بھائی تھا۔ قرآن مجید

اسے فاس کے نام سے یاد کرتا ہے(الاصابة ، جس،

تفییر کشاف\_ تاریخ الحلفاء ، سیوطی ، ص ۱۰۵ تاریخ کامل ابن اثیر ، ج ۳ ، ص ۴۰ میر تذکره خواص الامة ، ص کاا به شرح فقه اکبر ، ص ۹۲ مر وج الذہب ، ج ا، ص ۳۰۳ ، صحیح مسلم ، ج۲ ،

صرف انہیں تین آدمیوں نے نہیں بلکہ بنی امیہ سے منسلک مر فرد نے سلطنت میں کوئی نہ کوئی با اثر منصب حاصل کر لیا۔ (تاریخ الحلفاء، سیوطی، ص ۱۰۵۔ تاریخ کامل ابن اثیر، ص ۴۰ ۔ اسپرٹ آف اسلام، سید میر علی، ص ۱۳۵۔ علی، ص ۱۳۵۔ میں

ان لوگول نے اپنے جاہ و مرتبہ کو اسلامی ساج کو کمزور کرنے، اسلامی اخلاق کو مسخ کرنے، اسلام کے اصول و قوانین کی بے حرمتی کرنے، عباد توں کی تفکیک کرنے، مخضریہ اسلام کی مرچیز کو برباد کرنے

ر سول مقبول کی وفات کے بیجییں سال کے اندر اندر اسلامی رہنمائی کا معیار مٰداہب عالم کی طویل تاریخ

کے لئے استعمال کیا۔

کے پست ترین معیاروں کے ہمدوش ہوگیا عام طور سے مسلمان خدا کے بندے ہونے کے بدلے سونے اور چاندی کے بندے ہوکر رہ گئے۔ خلیفہ سوم قتل ہوئے، اس لئے نہیں کہ وہ بنی امیہ کو توانگر سے توانگر تربنارہے تھے۔ اور اس طرح اسلامی دولت کی مساوی

تقسیم کے اصول کو مسخ کر رہے تھے۔ اس لئے بھی نہیں کہ وہ اپنے خاندان والوں کو مسلمانوں کا آقا بنا رہے تھے۔ جب کہ یہ لوگ قرآن کی نگاہ میں ملعون

کے دوسر بے بڑے لوگوں کو یہ ناگوار ہورہاتھا کہ ان کو خلیفہ صاحب نے نظر انداز کر دیا تھا۔ ان کا خیال یہ تھا کہ ان کو بھی اس کا موقع ملنا چاہئے کہ وہ بھی اپنے گھروں کو سونے اور چاندی سے بھر لیں۔ ان کو بنی امیہ سے کوئی مخالفت نہ ہوتی اگر ان کو بھی اس دولت سے معتد بہ حصہ ملتار ہتا۔

خاندان والے تھے۔ بلکہ صرف اس لئے کہ اسلامی دنیا

# حضرت علیؓ نے اسلام کو بچانا چاہا

حضرت علی ہمیشہ اس بات کی کوشش کی کہ لوگوں کو اس بات کا احساس دلائیں کہ انہوں نے دوسر وں کو اپنا فہ ہبی رہنما مان کر کیسی بھیانک غلطی کی ہے۔ حضرت علی کا بیہ طرز عمل ذاتی فائدہ کے لئے نہیں بلکہ اسلام کی خاطر تھا جو نا اہل لوگوں کے ہاتھوں میں پڑ کر لاز می طور سے مسخ ہوتا جارہا تھا۔ جب خلیفہ دوم کے بعد آپ کو اس شرط پر خلافت پیش کی جانے گئی کہ وہ سابق کے دو خلفاء کی سیرت پر چلیں جانے گئی کہ وہ سابق کے دو خلفاء کی سیرت پر چلیں جانے گئی کہ وہ سابق کے دو خلفاء کی سیرت پر چلیں خلفاء کی شرط کو مانے کا مطلب یہ ہوتا کہ ان سابق خلفاء کی غیر قانونی خلافت پر مہر تصدیق ثبت کر دی جائے۔ غیر قانونی خلافت پر مہر تصدیق ثبت کر دی جائے۔ خلیفہ سوم کے بعد جب لوگ آپ کے پاس آئے خلیفہ سوم کے بعد جب لوگ آپ کے پاس آئے

اوریہ دباؤڈالا کہ آپ خلیفہ ہونا قبول کرلیں توآپ نے

اس شرط کے ساتھ اسے قبول کیا کہ آپ رسول کے

زمانے کے اسلام کو پھر سے قائم کریں گے۔آپ نے

یہ خیال فرمایا کہ مجھے یہ موقع مل جائے گا کہ میں اسلام کوان بدعتوں کے جھاڑ جھنکاڑ سے پاک کردوں جن کو اسلام کے اصول سے مخلوط کردیا گیا ہے (رجوع فرمائیں: نہج البلاغہ اور اس کی شروح)۔ کیکن حضرت علیؓ کا عدل وانصاف مسلمانوں کے مسنخ شدہ لیڈروں کے کام ود ہن کے لئے ملخ ثابت ہوا۔ وہ لوگ ترجیجی سلوک کے عادی ہو چکے تھے۔اور اس غیر عادلانه نظام کی متنتیخ ان کو انتہائی ناگوار گذری۔اگریہ بات نہ تھی توآخر کون سی وجہ تھی کہ طلحہ وزبیر اور جناب عائشہ نے حضرت علیٰ کے خلاف علم بغاوت بلند کیا۔ جبکہ آپ نے اینے مختصر دور خلافت میں اسلام کے اس اصلی نظام کو قائم کرنا جاہا جور سول کے زمانے میں جاری تھا۔ مسلمانوں کا نقطہؑ نگاہ ساجی اور معاشر تی اصول کے متعلق اس طرح بدل گیا تھا کہ وہ ان اصلاحات کو برداشت نہیں کر سکتے تھے جو حضرت علیؓ نے دوبارہ نافذ فرمائين (نهج البلاغه ، الاستيعاب (مطبوعه ) ، اصابه جسا ، ص ۷۶، تاریخ التمدن الاسلامی، جه، ص ۷۳)۔ آپ کے خلاف جنگ کے بعد جنگ بر پا کی گئی اور بالآخر آپ کو مسجد کوفہ میں نماز کی حالت میں شہید کردیا گیا۔ اور اس طرح مسلمانوں نے وہ واحد موقع ہاتھ سے کھو دیا جس سے ان کا معاشرہ اسلام کے اخلاقی، معاشرتی، قانونی اور معاشی عدل و انصاف کی

بنياد پر دو باره قائم هو سکتا۔

# امام حسنٌ مدد کے لئے آگے بڑھے

امام حسن (جو اپنے والد کی شہادت کے بعد اللہ کے نمائندہ تھے) یہ محسوس کیا کہ مسلمانوں کی بیاری اب اس منزل پر بہونچ چکی ہے جہاں اس کے علاج کی کوئی امید باقی نہیں رہی ہے۔ بددیا نتی ان کا ایمان، غداری ان کی وفا، دولت ان کی واحد محبوبہ اور ذاتی منفعت ان کا واحد مطمع نظر تھا۔ اب یہ ناممکنات سے تھا کہ ان کے در میان خدائی حکومت پھر سے قائم کی جاسکے۔

امام حسن کے سامنے اب سب سے اہم سوال یہ آیا کہ اسلام کے اصول کی حفاظت کیسے ہو؟ سابق کے بادشاہوں نے رسول کے اقتدار اعلیٰ کے اعتقاد کو بادشاہوں کے اقتدار اعلیٰ کے اعتقاد میں بدل دیا تھا۔ ان لوگوں نے اس غلط عقیدہ سے فائدہ اٹھایا اور دنیا سے رخصت ہوئے۔ لیکناسلام کو انتشار سے دوچار کرکے۔ اس غلط اعتقاد کا باقی رہنااسلام کے لئے سب سے بڑاخطرہ تھا۔ اب جبکہ المی حکومت کو پھر سے قائم کرنا ممکن نہ تھا۔ صرف ایک ہی صورت رہ گئی تھی کہ لوگوں کو یہ بتا دیا جائے کہ دنیاوی حکمرانی اور مذہبی رہنمائی ایک نہیں بلکہ دوالگ الگ چیزیں ہیں اور یہ کہ مذہب کی محافظت اور ترجمانی کی ذمہ داری اللہ کی طرف سے سپر دکی جاتی ہے۔ یہ بادشاہت نہیں ہے جو طرف سے سپر دکی جاتی ہے۔ یہ بادشاہت نہیں ہے جو لوگوں کی عطاکر دہ ہو، مقصد کہ لوگ ایک بار پھر دیکھ

لیں کہ مذہب تاج و تخت کے ساتھ بندھا ہوا نہیں

-4

فرہب کو حکومت سے علیحدہ کیا جاتا ہے۔
حضرت علی کے بعد صرف امام حسن اور امام حسین اس کام کو انجام دے سکتے سے وہ بے شار خصائص کے مالک سے، عوام یا فوج کی طرف سے نہیں بلکہ اللہ اور رسول گی طرف سے نہیں بلکہ اللہ اور دونوں رسول گی طرف سے، ارشاد قرآنی کے مطابق وہ دونوں رسول کے بیٹے سے (تفییر جلالین، سورہ آل عمران، جا، ص ۱۱۸۔ صحیح مسلم، مشکوۃ المصابح، ص ۱۹۰۔ عمران، جا، ص ۱۱۸۔ عبیداللہ امر تسری)۔ ان کی مودت اور احترام مسلمانوں پر فرض تھا (قرآن مجید، سوری اور احترام مسلمانوں پر فرض تھا (قرآن مجید، سوری

ص ۱۹۸-۱۹۹ صحیح مسلم، مشکوة المصابح، ص ۱۹۸-ارخ المطالب) و و سر دار جوانان جنت تنے (صحیح ترمذی، مجم کبیر، طبرانی، مشکوة المصابح، ص ۵۹۲ مند احمد بن صنبل، ارخ المطالب، سنن ابن ماجه - تاریخ ابن عساکر دمشقی) - اور

لوگوں پر ان کی فرماں بر داری فرض تھی کیونکہ وہ امام تھے چاہے وہ بیٹھے ہوں یا کھڑے ہوں لعنی چاہے وہ صلح کریں یا جنگ (مخضر الناقب حافظ محمد بن یوسف بلخی، شافعی بحوالہ مند امام احمد بن حنبل)۔

### معاویه کی غلط کاریاں

اب ہمیں ذرا د مثق کی طرف دیکھنا چاہئے۔ یہ وہ وقت ہے جبکہ معاویہ عامهٔ مسلمین کا تسلیم شدہ حکمراں ہے۔ا نتخاب یا نامزد گی کے ذریعہ نہیں بلکہ قہر وغلبہ کی تلوار سے اس کے پہلے کی فضا ہم پہلے ہی دکھ ھے ہیں کہ ہر غیر اسلامی تصور یا طریقہ جزواسلام سمجھ لیا جاتا تھا۔ شرط صرف اتنی تھی کہ برسر اقتدار حکمران اسے پیش کرے۔ معاویہ نے اس تصور سے فائدہ اٹھانے کی انتقک کو شش کی۔ دولت کی خور دبر د اینے انتہائی عروج پر پہونچ گئی۔ زمر، تلوار اور سونا آزادی کے ساتھ حکمرانوں کے ظالمانہ منصوبوں کے لئے استعال ہونے لگا۔ مخالفین کو قتل کرنا، مقابل کو زمر دغا سے شہید کرنا، اور جن لوگوں کی وفاداری مشکوک ہو، انہیں قید کرنا، ان کے گھربار کو جلانا، جائداد کولوٹنا، پیرسب روز مرہ کا معمول ہو گیا تھا(تاریخ الخلفاء، سيوطى، ص٣٣١ كتاب الاحداث، اسپرٿ آف اسلام، سيد امير على، ص١٣٥) - امام حسنٌ ابن عليٌ ابن ابي طالب کو زمر سے شہید کیا گیا (مروج الذہب، مطبوعہ با تاریخ کامل، ج۲، ص ۵۵\_ نذ کره خواص الایة، ص۱۸-۳۳\_ النصائحُ الكافيه، ص ٢٠ ـ تاريخُ ابوالفداء، ج١، ص ١٨٨ ـ تاريخُ ابن عساكر، ج٣٠، ص ٢٢٦\_العقد الفريد ابن عبد ربه اندلسي، ج7، ص ٢١١، جس، ص ٢٦١ ـ الاستيعاب (مطبوعه بإاصابه) جا، ص ۷۵ه، تاریخ دول الاسلام ، جا، ص ۵۴ ـ تاریخ روضة الصفا، ٢٦، ص ٧ وص ٣٥\_ تاريخ ابن كثير، ج٨، ص

حکومت وقت کی مخالفت بھی کر سکتے تھے۔ اس لئے علی و فاطمہ کے دلبندوں نے اللہ اور رسول مستھ ایک اختیار کے ساتھ ایک ایسا راستہ اختیار کیا جس سے مذہب کی گردن حکمر انوں کے آہنی چنگل سے ہمیشہ کے لئے آزاد ہوجائے۔اولا امام حسنٌ نے سیاسی طاقت کو چھوڑ دیااور یہ د کھادیا کہ ان کا مذہبی منصب حکومت کا مرہون منت نہیں ہے۔ امام حسنً کے اس اقدام سے یہ سب سے بڑا فائدہ ہوا کہ مسلم عوام کا نقطہ نظر مذہب اور حکومت کے باہمی تعلق کے متعلق بدلنے لگا جیسا کہ بعد میں واضح ہو گا۔ معاویہ انتہائی کوشش کی کہ اسلام کے بہت سے اصولوں کو بدل دیاجائے گر وہ ناکام رہا ، اگر وہی تبدیلیاں اور بدعتیں سابق کے تینوں خلفاء کے زمانے میں ہوتیں تو مسلم عوام اس کو قبول کر گئے ہوتے۔ لیکن اب امام <sup>حس</sup>نٌ سامنے آچکے تھے۔ اور پیر تخیل پاش پاش ہو چکا تھا کہ مذہب حکومت کا دست گر ہے۔اس وجہ سے معاویہ کچھ زیادہ کامیاب نہ ہوسکا۔

بلکہ آج بہت سے سنی ہیں جواسے خلیفہ تک ماننے کے

کئے تیار نہیں ہیں۔

اندریں حالات ان کے اختیارات مر حالت میں

مسلم تھے۔ چو نکہ ان کی امامت سیاسی طاقت پر مبنی نہ

تھی اس لئے وہ آسانی سے بے خوف و خطر مقتضائے

حال کے مطابق حکومت کو ٹھکرا بھی سکتے تھے اور

جیسے باعزت صحابی رسول کو بیدر دی سے شہید کردیا گیا(رجال کشی، ص۲۱-۲۳)۔ ہم نے ابوسفیان کا عقیدہ اوپر بیان کیا ہے۔ معاویہ اپنے باپ سے کچھ بہتر نہ تھا۔ معاویہ کے معتمد گورنر مغیرہ کی روایت یہاں نقل کرنے کے قابل ہے وہ ایک بار معاویہ سے گفتگو کررہا تھا۔ دوران گفتگو معاویہ نے کہا (میں لوگوں کے لئے بھلائی کیوں کروں؟) اگر میں اچھے کام بھی کروں تو بھی یہ امید کیسے کر سکتا ہوں کہ میں اچھے نام سے یاد کیا جاؤں گا، دیکھو بنی تیم کی ایک فرد (یعنی خلیفہ اول) نے لوگوں پر حکومت کی اور ان کے لئے بہت بڑے بڑے کام کئے ، لیکن جب وہ مرے توان کا نام بھی ان کے ساتھ ختم ہو گیااب لوگ انہیں ''ابو بکر'' کے نام سے بکارتے ہیں۔اور بات ختم۔اس کے بعد بنی عدی کی ایک فرد آئی (لیمنی خلیفه دوم) اور پوری طاقت کے ساتھ دس سال تک حکومت کی کیکن ان کا نام بھی ان کے ساتھ ختم ہو گیا۔ اوراب لوگ انہیں بھی اکثر او قات ''عمر'' کہہ کر پکارتے ہیں اور بس۔ کیکن ابن ابی کبشہ کو دیکھو کفار قریش بغض و عداوت کے جوش میں رسول اکرم ہ کو اس نام سے یکارتے تھے (اور معاویہ ان کی تاسی میں رسول کے لئے وہی نام استعال كررہاہے)۔ كه ان كا نام روزانه يائچ وقت يكارا جاتا ہے۔ اور موذن مرمسجد میں پکارتے ہیں کہ ''میں گواہی

۳۳ ـ تاریخ طبری ، ج۲ ـ کتاب الامامة والسیاسة ، ص ۱۲۸ ـ حبيب السير، شوامد النبوة ، ملاجامی ، ص ۱۷۱- محرم نامه خواجه حسن نظامی، ص ۷۴)۔ حجر بن عدی اور ان کے ساتھیوں کواللہ کے نام امان دی گئی اور انتہائی درندگی سے شہیر كرديا كيا (الاصابه، ج١، ص ١٥٥ و ٣٢٩ الاستيعاب، ص ۳۵۹-۳۵۹ تاریخ کائل، ۲۵، ص ۱۹۵-۱۹۲ انوارالذہب، ص٠١١\_ تاريخ روضه الصفا، ج٢، ص ٣١٢)\_ مالک بن اشتر کو زمر سے شہید کیا گیا(تاریخ طبری۔ تاريخ كامل \_ النصائح الكافيه \_ انوار اللغة ، ج ١٦، ص ٢١-٢٢\_ تاريخ روضة الصفاء ، ج٢، ص ١١٣) \_ محمد بن ابي بكر (خليفه اول كے صاحبزادے) كو گدھے كى كھال میں سی کر جلاد یا گیا (النصائح الکافیہ، ص ۲۲۔ تاریخ طبری، ج٢، ص ٧٠ - حياة الحيوان اميري - جا - ص ٢٢٣ ـ مروج الذہب، ٢٦، ص ٢٨٧ ـ تذكره خواص الآئمه، ص ٢٠ ـ تاريخ روضة الصفاء \_ ج٢، ص٢١٣ و ج٢، ص٣٥ انوار اللغة، پ١٦، ص٢١-٢٢) ـ جناب عائشه كو (جو خليفه اول كي بیٹی اور رسول کی زوجہ تھیں) ایک گڈھے میں گرایا گیااور اس گڈھے کو چونا بھر کربند کر دیا گیااور ان کو اسی گڈھے میں گلنے کے لئے چھوڑ دیا گیا(اوائل السيوطي، ربيع الابرار زمخشري، كامل السفينه، حبيب السير، حدیقه) - خالد بن ولید جن کو عوام سیف الله کہتے ہیں کے فرزند عبدالر حمٰن کو زمر سے مار اگیا (تاریخ طبری، تاريخ كامل، النصايح الكافيه، تاريخ روضة الصفا، ج٢، ص ٢٥\_ استيعاب مع الاصابه، ج٢، ص ٠٠٨) \_ عمر و بن حمق خزاعي

دیتا ہوں کہ محمد اللہ کے رسول ہیں" اب ان کی اس

ج، ص ۲۱۲ صحیح بخاری۔ صحیح مسلم ۔ جمع بین الصحیحین)۔لیکن معاویہ اس معاملہ میں سب سے آگے بڑھ گیا، اس نے نماز کے سورتوں سے "بسم الله الرحمن الرحيم" كو حذف كرويا (كنز العمال ،ج مر ص ۲۱۰ تفییر کبیر امام رازی، ج۱، ص ۲۰۱ خصائص یزید نامه خواجه حسن نظامی۔ ص ۱۱۰)۔ جبیبا که پہلے نماز میں مر ممل کے پہلے"الله اکبر"کہا جاتا تھا۔اس نے اسے ختم کردیا(کنزالعمال ، ج، م، ص ۲۱۰)۔ اس نے نماز جمعہ کا خطبه منبر پر بیشه کر پڑھا (ازالة الحلفاء، جا، ص ۲۴۰ فخ الباری، جه، ص٢١٦) ـ جب وه حضرت علیٌ خلیفهُ رسولٌ سے لڑنے کے لئے جارہا تھا تواس نے لشکریوں کو تھم دیا کہ نماز جمعہ بدھ کے روز ہی پڑھ لی جائے۔ یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ لوگوں نے اس پر عمل کیا (مروج الذہب، ج۲، ص ۳۳۲)۔اس نے حج کے موقع پر صفاو مروہ کے درمیان قدم سے چلنے کے بجائے بغیر کسی عذر کے گھوڑ سواری کی (اوائل البيوطی)۔اس نے تلبيہ "لبيک اللهم لبيک"کو جج سے نکال ديا (كنزالعمال،٣، ص٠٣) \_ کیکن ان سب سے زیادہ اہم تبدیلی نماز میں ہاتھ کا باندھناہے اس بات کے کافی قراین موجود ہیں کہ یہ معاویہ ہی تھا جس نے یہ طریقہ ایجاد کیا۔ امام مالک (مالکی فرقہ کے بانی) نے اپنے مانے والوں کو یہ تھم دیا که وه اپنا ہاتھ گھلا اور سیدھا رکھیں (جیسا کہ شیعہ کرتے ہیں) اور اس کی وجہ بیہ بتائی کہ مدینہ کے لوگ

کامیابی کے بعد کون سانام باقی رہ سکتا ہے۔ اور کون سانیک کام یاد رکھا جاسکتا ہے (شرح نیج البلاغہ، ابن ابی الحدید معتزلی، ج۵، ص۳۲)۔ ر سول اور اذان کی اس کھلی ہوئی تحقیر کے علاوہ ابوسفیان کے بوت سے اور کیا امید کی جاسکتی ہے؟ سیاسی گھ بندیوں، خیانتوں، بے ایمانیوں، بربریت اور کشت وخون کے علاوہ اس نے طریقہ عبادت کو بھی بدلنے کی کوشش کی۔ عبادات میں ''ایجاد بندہ'' کی نظیریں سابق کے ادوار حکومت میں بھی ملتی ہیں۔ خلیفہ دوم نے صبح کی اذان میں ''الصلوة خیرمن النوم'' كا اضافہ كيا (كنزالعمال، ج٣، ص٠٤٠-١٤١\_ موطأ امام مالك\_روضة الاحباب، جا، ص ١٢١) \_ "حي على خير العمل" كو اذان سے خارج کردیا گیا (شرح تج ید، علامہ توشنجی۔ شرح مقاصد تفتازانی) - تراوی کی نماز با جماعت انہیں نے قائم کی (فلک النجاة، ٢٠) - خليفه سوم نے نماز جمعه کے پہلے ایک اور اذان کا اضافہ کیا (صحیح بخاری، جا، ص ۱۹۔ ازالة الخفاء ، ج۱، ص ۱۱۱) ۔ اور عیدین میں نماز کے قبل خطبه کی رسم جاری کی (تاریخ الحلفاء ، ص ۱۱۔ فتح الباری شرح صحیح بخاری، ج۱، ص ۵۲۱) \_ اور انہیں نے سفر میں بھی بوری جار رکعت نماز پڑھی بجائے دور کعت کے جیسا کہ رسول کے زمانہ میں تھا(نہایہ ابن اثیر،

سوائے اس نماز کے اور وہ بھی مسنح کی ہوئی (صحیح بخاری مع فتحالباری، ج۲، ص ۱۰۴)۔ رسول کے دوسرے صحابی حضرت ابودرداء نے کہا" میں یہاں کوئی چیز شریعت کے مطابق نہیں یا تا۔ سوائے اس کے کہ بیہ جماعت کے ساتھ نماز پڑھ لیتے ہیں اس کے علاوہ مرچیز متر وک ہے" (صحیح بخاری، جا، ص ۸۰-۸۱ صحیح مسلم ، ۲۶) \_ حضرت علیّ جب معاوییه سے جنگ کر رہے تھے تو انہوں نے فرمایا "ہم ان لوگوں سے اس لئے جنگ کررہے ہیں تاکہ پھر سے نماز کو قائم کر سکیس" (انوارالہدایہ، باب۱۵)۔ یہاں پیہ بات بتانی مناسب ہو گی کہ جب حضرت علیؓ نے اپنے دور خلافت میں نماز پڑھائی تو لوگ مسرت سے بے قابو ہو کر چلائے کہ " یہ نماز ٹھیک ولی ہے جیسی رسول پڑھاتے تھ"۔ ہم نے ایک عرصہ وراز کے بعد رسول کی نماز دیکھی ہے۔ ایسے تاثرات ظامر کرنے والوں میں عمران بن حصین (صحیح بخاری، ج۲، ص ۱۸م-۱۹۹- صحیح مسلم، ج۱، ص ۱۲۹)، ابوموسیٰ اشعری (سنن ابن ماجه (مع اردو ترجمه)، ج١، ص ١١٩) اور ابوم يره (يزيد نامه، ص ١١٠ حبيب السير، حاشیہ فوائد جو نبوری) کے نام قابل ذکر ہیں۔ اسلام میں معاویہ پہلا شخص تھا جس نے تجارت

میں سود صرف لیا ہی نہیں بلکہ اس کو شرعی حیثیت

سے جائز بھی بنانا چاہا (صبح صادق، نظام الدین شرح نہج

اپنا ہاتھ نماز میں کھلا رکھتے ہیں۔ اور اہل مدینہ نے رسول کو عبادت کرتے دیکھا ہے۔ اور جو طریقہ اہل مدینہ کا ہے وہ یقینا رسول ؓ ہی کی پیروی پر مبنی ہوگا۔ امام مالک کی وفات سنہ 9 کا ہجری میں ہوئی۔ان کے اس استدلال کے علاوہ عبداللہ بن زبیر (دراسة اللبیب۔ ص ۱۳۳۰ فتح المنان، عبدالحق دہلوی۔ شرح کنز الد قائق عینی، ص ۲۵) ابن سیرین، تسهیل القاری، پ۳، ص ۸۳-۸۴) اور اسلامی شریعت کے دوسرے آئمہ کی بیان کردہ حدیثیں اس بات کا ثبوت فراہم کرتی ہیں کہ کم از کم دوسری صدی ہجری تک مدینہ کے لوگ نماز میں ہاتھ نہیں باندھتے تھے۔ اس کے مقابل میں امام ابو حنیفہ اور امام احمد بن حنبل (جنہوں نے عراق یا شام میں جہال بنی امیہ کا اثر تھا، تعلیم و تربیت پائی) اینے پیرؤں کو ہاتھ باندھنے کا حکم دیا۔ اور اس سے بھی زیادہ دل چسپ ہے بات ہے کہ امام شافعی نے ( جنہوں نے ابتدائی زندگی مکہ اور مدینہ میں گذاری اور بعد میں عراق ومصر میں مقیم ہوئے) ہاتھ کھولنے اور باندھنے دونوں کو جائز کہاہے۔ نماز میں تبدیلیوں کے پچھ اور ثبوت رسول کے دوصحابیوں سے ملتے ہیں۔ حضرت انس بن

مالک (رسول کے ایک بوڑھے صحابی) دمشق گئے۔جو کچھ انہوں نے وہاں دیکھااس پر بے اختیار گریہ کرنے گئے۔ انہوں نے کہا: میں تمہارے در میان سے کوئی ایسی چیز نہیں یا تاجور سول کے زمانے میں دیکھا کرتا تھا

کھلم کھلا شراب (مند احمد بن حنبل، ج۵۔ اوائل البیوطی) گانے بجانے اور رقص و سرور سے لطف اندوز ہوتا تھا حالانکہ ان چیزوں کو اسلام میں صاف صاف حرام قرار دیا گیاہے (مندابویعلی۔ تاریخ ابوالفداء۔ محاضرات امام راغب اصفہانی۔ اوائل البیوطی)۔

اس نے رسول کے ابن عم، داماد اور خلیفہ حضرت

البلاغه ، ج۵، ص ۲۵۳\_ دراسة اللبيب، ص ۶۲-۲۳) \_ وه

علی پر سبّ و شتم کی بدعت جاری کی اور به شر مناک سلسله مسلمانوں میں پہلی صدی ہجری کے آخر تک جاری رہا( صحیح مسلم ، ۲۶، ص ۱۹۲ ـ تاریخ الحلفاء ، ص ۱۹۲ ـ وج ۴، شرح نیج البلاغه ابن ابی الحدید معزبی ، ۲۶، ص ۲۲۵ وج ۴، ص ۱۹۵ ـ شرح مشکوة عبد الحق دہلوی ، ص ۲۰۰۰ ـ منہاج النة ابن تیمیه ، جس، ص ۱۹۷ ـ حیوة الحیوان دمیری ، جا، ص ۱۹۷ ـ مر وج الذہب ، جس، ص ۱۹۰ ـ تاریخ طبری ، جا، ص ۲۵ ـ تاریخ ابوالفداء ۔ جا ، ص ۱۹۰ ـ العقد الفرید ابن عبد رب ، سی صلی نعمانی ، جا، ص ۱۲، تاریخ روضة مسلمان پر فرض ہے کہ رسول گے مطابق میر مسلمان پر فرض ہے ۔ علی سے عداوت رسول گے مطابق میر مسلمان پر فرض ہے ۔ علی سے عداوت رسول گے عداوت رسول گے عداوت رسول گے سے عداوت رسول گے عداوت رسول گے عداوت رسول گے سے عداوت سے صلح و آشتی رسول گے سے سے ساز و سے سے ساز و سے سے سول گے سے سول گے سے ساز و سے سے سے سے سول گے سے سول گے سول گے سول گے سے سول گے سے سول گے سے سے سول گے سے سول گے سول گے سے سول گے سے سول گے سے سول گے سول گے سول گے سے سول گے سے سول گے سے سول گے سے سول گے سول گے سول گے سے سول گے سے سول گے سے سول گے سے سول گے سے سول گے سے سول گے سول گ

آشتی اور علیٰ سے جنگ ر سول ؓ سے جنگ ہے اور علیٰ پر

سب و شتم رسول پر سب و شتم ہے (مند ابویعلی، مجم

طبرانی، منداحد بن حنبل، صواعق محرقہ ابن حجر کی، مشکوۃ المصانیج، ص۵۵۵-۵۵۵)۔

معاویہ نے قرآن واسلام کے مسلمہ قوانین کی تھلم کھلا مخالفت کرتے ہوئے جمعہ کے خطبہ میں یہ اعلان کیا کہ حکومت کی کل آمدنی اس کی ذاتی ملک ہے اور اس کا مسلمانوں میں تقسیم کرنا یا نہ کرنا اس کا ذاتی معالمہ ہے۔ اگروہ اس میں سے کسی کو پچھ دینا چاہے تواس کی مرضی اور اگر ایسانہ کرے تو پھر کسی کو یہ حق نہیں مرضی اور اگر ایسانہ کرے تو پھر کسی کو یہ حق نہیں ہے کہ اس کے متعلق یو چھے کیونکہ یہ اس کی ذاتی

یہ چند مثالیں صاف طور پر ظاہر کرتی ہیں کہ معاویہ نے کس طرح نہ صرف عبادت میں بلکہ اسلام کے ہر شعبہ میں تبدیلی کرنی جاہی، اگروہ پوری طرح اس میں کامیاب نہ ہوسکا تواس کی واحد وجہ امام حسن ً

دولت ہے (میزان الاعتدال ،امام ذہبی)۔

کی الهی سیاست تھی۔

یہ بھی کہتا چلوں کہ امام حسن کی سیاست اس حیثیت سے بھی کامیاب رہی کہ اس کی وجہ سے سے مومنین اور منافقین میں پوری طرح تمیز ہو گئی۔ امام حسن کے پدر بزر گوار کی زندگی کے آخری چار برسوں میں سب مسلمان ان کو مسلم حکومت کا سر براہ مان

رہے تھے۔اس میں کچھ لوگ وہ تھے جو آپ کو منصوص من اللہ کی حیثیت سے مانتے تھے اور اکثریت ان کی تھی جو آپ کو اجتماعی خلیفہ مانتے تھے۔ مختلف نظریات

رکھنے والے آدمیوں کے اس جم غفیر سے دین کو کوئی فائدہ نہ تھا۔ جیسا کہ حالات نے پوری طرح ظامر کردیا۔ معاویہ کے ساتھ امام حسنؑ کی مصالحت نے اس بے یقینی کی کیفیت کو ختم کر دیا۔اور امام حسنؑ کے ساتھ اب صرف وہی سیجے مومنین رہ گئے جن کا عقیدہ ونیاوی سیاست کی قلابازیوں کے ساتھ بدلنے والانہ

كرے توشايديہ سوچنے لگے كه اسلام كااس سے زيادہ انحطاط ناممکن تھا۔ لیکن بیہ کہنا قبل از وقت ہے کیونکہ ابھی اس ڈرامہ کا آخری پر دہ نہیں اٹھا ہے۔ اس کے منصوبوں میں سب سے زیادہ نفرت انگیز منصوبہ یزید کو اپنا جانشین مقرر کرنا تھا۔ اس اسکیم کو کامیاب بنانے کے لئے اس نے ہر ممکن تدبیر اختیار کی، حاہے وه رشوت هو يازبردستي - حيال بازي مو يا دروغ بافي، زمر خورانی هو یا تھلم کھلا قتل و غارت(تاریخ روضة الصفا، ج٣، ص ٢٥-١٣\_ تاريخ كامل، ص ١٠١، تاريخ الخلفا،

انسان معاویہ کے دور کی اتنی تاریخ کا مطالعہ اس منحوس جانشینی کے اعلان کے چند برسوں بعد مسلمانوں کا حکمراں اینے کو جانشین رسول کہنے والا، معاویہ اپنے گلے میں صلیب لٹکائے ہوئے اس دنیا سے المُحا( محاضرات امام راغب اصفهانی)۔ اب یزید پوری اسلامی مملکت کا حاکم مطلق تھاجو شال میں آذر بائیجان والول سے بدلہ لینے میں چوک جاتا" (تاریخ کامل ابن

سے جنوب میں یمن تک اور مغرب میں مصر تک، تو مشرق میں ایران تک تھیلی ہو کی تھی۔ یزید کے عقائدُ واعمال رسول م ہے اس نام نہاد خلیفہ کا کیر کٹر کیسا تھاً وہ ایک ایبا آدمی تھا جو تھلم کھلا رسول کی رسالت سے انکار کرنا تھا۔اس نے ان چنداشعار میںاینے عقیدہ کو صاف ظامر کیاہے۔ "بنی ہاشم اور رسول اور ان کے خاندان والوں نے حکومت حاصل کرنے کے لئے ایک کھیل کھیلا تھا، حقیقت میں ان کے پاس نہ تو کو کی فرشتہ آیا تھا اور نہ کوئی وحی نازل ہوئی تھی"۔ اس غلط عقیده میں سرشار وہ اسلام و کفر کی پوری کشکش کو دو خاندانوں کی جنگ سمجھتا تھااور خوشی سے پھولے نہیں ساتا کہ وہ اینے آباء و اجداد کا قصاص ر سول کے خاندان والوں سے لینے میں کامیاب ہو گیا۔ ''کاش میرے اسلاف زندہ ہوتے جو جنگ بدر میں قتل کئے گئے اور دیکھتے کہ ان کے مخالفوں (اہل بیت ر سول ً) پر کیسے کیسے ظلم ڈھائے گئے تو وہ خوشی سے چلا اٹھتے کہ ''اے یزید! تیرے ہاتھ تبھی شل نہ ہوں'' ہم نے ان کے سر دار کو قتل کیااور اس طرح ان سے بدر کا قصاص لے لیاہے، اور میں خندف کی اولاد کھے جانے کا مستحق نہیں تھاا گرمیں محد اور ان کے خاندان

ا ثیر، ج2، ص ۱۶۰ ـ تاریخ خیس، ج۲، ص ۱۸۴ ـ تاریخ این الور دی، ج۱، ص ۲۴۴ ـ تاریخ الحلفاء، ص ۱۲۹ ـ اور دوسری کتب تاریخ اسلامی) ـ

رسول اور اسلام کے متعلق اس کے عقیدے کو ظاہر کرنے کے لئے اتنا کافی ہے ، اب پچھ اشعار اسلام کے دوسرے ارکان کے بارے میں سنئے۔

قیامت: "اے میری محبوبہ! (مرنے کے بعد پھر ملا قات ہونے کا یقین نہ کرے) کیونکہ مرنے کے بعد روز قیامت پھر سے زندہ ہونے کے متعلق تو نے جو کی سناہے وہ صرف ایک خیالی افسانہ ہے جو اس حقیقی دنیا کی سچی خوشی سے دل کو غافل کر دیتا ہے"۔
مثر اب اور عبادت: "تمہارے خدا نے یہ نہیں کہا ہے کہ جہنم ان لوگوں کے لئے ہے جو شراب پیتے ہیں بلکہ اس نے کہا کہ کہ "جہنم ان لوگوں کے لئے ہے جو شراب پیتے ہیں بلکہ اس نے کہا کہ کہ "جہنم ان لوگوں کے لئے ہے جو شراب پیتے ہیں بلکہ اس نے کہا کہ کہ "جہنم ان لوگوں کے لئے ہے جو نشراب پیتے ہیں منظر میں اس کے غلط ان کفریات کے پس منظر میں اس کے غلط

کار ناموں کو بھی بتانا ضروری ہے۔ تاریخ انسانی کے سب سے بڑے المیہ یعنی ''سانحہ َ کر بلا'' سے قطع نظر اس نے ان گنت کام ایسے کئے جن میں کوئی بھی اس بات کے لئے کافی ہے کہ اس پر ہمیشہ لعنت جھجی جائے۔

یہاں صرف دومثالیں اس کی ان غلب کاریوں کی دے رہا ہوں جن میں وہ کامیاب نہ ہوسکالیکن اس کی

کوشش اس کے کیر کٹر کو صاف ظاہر کرتی ہے۔ یہ وہ وقت تھاجب وہ معاویہ کا نامزد ولیعہد تھا۔

سب سے پہلے اس نے رسول کی زوجہ جناب عائشہ سے شادی کرنی جاہی (مدارج النبوۃ محدث دہلوی) اس وقت حضرت عائشہ کا سن بچاس سال سے زیادہ تھا۔

اس خواہش کا واحد مقصد صرف یہ سمجھا جاسکتا ہے کہ وہ رسول اور قرآن کی ہلک حرمت کرنا چاہتا تھا کیونکہ قرآن نے رسول کی ازواج سے شادی کرنا مسلمانوں کے لئے حرام قرار دیا ہے (سورہ احزاب، آیہ ۲)۔ اور

مسلمانوں کی توہین مقصود تھی جو ازدواج رسول "
"امھات المؤمنین" بحکم قرآن کہتے ہیں۔
وہ اپنی اس خواہش میں اپنے باپ کی وجہ سے باز

وہ اپی آن مواقع ہمیشہ کے لئے ختم ہوجائیں فادت کے تمام مواقع ہمیشہ کے لئے ختم ہوجائیں

دوسرے اس نے اس بات کی کوشش کی کہ وہ خدا کے گھر یعنی کعبہ کی حصت پر شراب پئے۔اس موقع پر بھی اس کے دوستوں اور مشیروں نے اس ارادے سے بازر کھا(ذیج عظیم، ص۵۸۸)۔

خلافت ملنے کے بعد اس نے کھل کر اسلامی عبادات کا مذاق اڑانا شروع کیا (جیسا پہلے بتایا جاچکا ہے) اس نے کتوں اور بندریوں کو مذہبی رہنماؤں

کے لباس پہنائے۔ قمار بازی اور بھالوؤں کے ساتھ کھیلنا اس کی وقت گذاری کا بسماندہ مشغلہ تھا۔ وہ اپنا سارا وقت ہر جگہ اور ہر موقع پر شراب نوشی میں بلا جھجک گذارتا تھا۔ اس کی نگاہ میں کسی عورت کی کوئی حرمت نہ تھی یہاں تک کہ محرمات بعنی ماں، بہنیں، پھو پھیاں، مجتیجیاں وغیرہ بھی اس کی نظر میں عام عور توں کی طرح تھیں (تاریخ الخلفاء سیوطی، صواعق محرقہ ابن حجر مکی، تمانچہ برر خسار، ص ۳۹)۔

مدینه کی غارت گری

اس نے مدینہ پر فوج کشی کی اور رسول خدا گا یہ مقدس شہر آزادانہ لوٹا گیا، تین سو کنواری لڑکیاں (دوسری عور توں کے علاوہ) ان کی ہوس کا نشانہ بنیں۔ تین سو قاریان قرآن اورسات سو صحابہ رسول گی ہیں۔ تین سو قاریان قرآن اورسات سو صحابہ رسول گی ہفتہ سے رحمی کے ساتھ شہید کردیئے گئے۔ رسول گی مقدس مسجد کئی دنوں تک بند رہی۔ اوریزید کی فوج نے اسے اصطبل کے طور پر استعال کیا۔ کتوں نے اسے اپنی جائے پناہ بنایا جن کی گندگی سے رسول گا کیا۔ منبر بھی نہ نی سکا (تاریخ ابوالفداء، ص۲۱۸۔ تذکرہ پاک منبر بھی نہ نی سکا (تاریخ ابوالفداء، ص۲۱۸۔ تذکرہ فوج کے سیہ سالار پاک منبر بھی نہ نی سکا (تاریخ ابوالفداء، ص۲۱۸۔ تذکرہ نواص الامہ، سبط ابن جوزی) ۔ آخر کار فوج کے سیہ سالار نے مدینہ کے لوگوں کو مجبور کیا کہ وہ یزید کی بیعت نواص الامہ، سبط میں اور اس کی مرضی پر مخصر ہے کہ جاہے تو ہمیں ہماری آزادی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی واپس دے، جاہے تو ہمیں غلاموں کی منڈی میں بھی

دے "اور جن لوگوں نے اس بات پر بیعت کرنی چاہی کہ "یزید قرآن اور احادیث رسول کی پیروی کرے گا" انہیں موت کے گھاٹ اتار دیا گیا(تاریخ ابوالفداء۔ تذکرہ خواص الامہ، سبط ابن جوزی۔ تاریخ روضة الصفا، ج، من ۲۲)۔ یہاں پر یہ بتانا بیجا نہ ہوگا کہ رسول کی حدیث ہے کہ:

ص ۲۲)۔ یہاں پر یہ بتانا بیجا نہ ہوگا کہ رسول کی حدیث ہے کہ:

ی . دائکی لعنت ہے '' (الرد علی التعصب،ابن جوزی)۔ پر

#### مكه كامحاصره

اس کے بعد یزید کے تھم سے فوج مکہ روانہ ہوئی۔
اور ان لوگوں نے خدا کے مقد س شہر کا محاصرہ کر لیا۔
یہ فوج شہر میں داخل نہیں ہوسکی اس لئے انہوں نے
منجنیق کا استعال کیا اور اس کی مدد سے کعبہ کو پھر ول
اور جلتی لکڑیوں کا نشانہ بنایا۔ کسوۃ یعنی غلاف کعبہ نذر
آتش ہوگیا اور مقدس کعبہ کا ایک حصہ زمین پر
آرہا۔ (تذکرہ خواص الامہ، تاریخ طری، تاریخ روضہ الصفا،

جس ص ۱۷)۔
اس طرح ہم اس دور تک آبہونیچ ہیں جہال ہر
اسلامی چیز پر اصول دین سے مقدس عبادات تک،
خانگی زندگی سے ساجی نظام تک پر حملہ ہورہا تھا۔ اور
انہیں بر باد کیا جارہا تھا۔

کس کے ذریعہ؟

یزید کے ذریعہ جسے ان کا نگہبان و محافظ فرض کیا جاتا تھا۔ جاتا تھا۔ اور سب سے اہم معاملہ یہ تھا کہ ان بدعتوں میں سے کچھ چیزیں یقینا اسلامی سمجھ کر جزو اسلام بنا دی

جاتیں کیونکہ پچھلے بچاس برسوں میں لوگوں کو اس بات کا عادی بنا دیا گیا تھا کہ حکمراں جو کام کرے اسے اسلام کا معیار حقیقی سمجھ لیاجائے۔آج اسلام کا کہیں پتہ نہ ہوتاا گرامام حسن اس ذہنیت پر بریک نہ لگایا ہوتااور

امام حسین محل کر سربراہ حکومت (یعنی یزید لعین) کے مقابلے کے لئے سامنے نہ آگئے ہوتے۔

امام حسین کے مصائب

کسی دوسر ہے شخص میں نہ تو اتنی ہمت تھی اور نہ
کسی کو اسلام ہے اتنی محبت تھی، نہ اسلام کے متعلق
کسی پر اتنی ذمہ داری عائد ہوتی تھی جتنی امام حسین پر
تھی حسین رسول کے نواسے تھے۔ علی و فاطمہ کے
لخت جگر تھے اور امام حسن کے جھوٹے بھائی تھے۔ وہ
ان سب کے وارث اور جانشین تھے۔ اسلام وہ دین تھا
جو ان کے نانا لے کر آئے تھے اور قائم کیا تھا۔ شروع
ہی سے یہ خاندان اسلام کا بے لوث محافظ رہا۔ اسلام
کے لئے اس خاندان والے ہر قربانی دے سکتے تھے۔
اور بارہا جو کچھ ان کے پاس تھا یہان تک کہ اپنی اور
اسینے پیاروں کی جان تک اسلام کے لئے قربان کر کے

تھے۔ امام حسین تو ان کے عادی تھے کہ اسلام کی

قربان گاہ پر ہر چیز نثار کردی جائے۔ انہوں نے اسلام

کو خطرہ میں دیکھا اور اس کی حفاظت کے لئے اٹھ

کھڑے ہوئے۔ انہوں نے یہ بھی دیکھا کہ یہ سب

سے بہتر موقع ہے کہ اسلام کے ایک موثرترین اور

آخری قربانی پیش کردی جائے تاکہ اسلام ہمیشہ ہمیشہ

کے لئے ہم خطرہ سے آزاد ہو جائے۔ اس لئے آپ اپ

تجھ منتخب رشتہ داروں اور صحابیوں کے ساتھ جن کی

تعداد عور توں اور بچوں سمیت ڈیڑھ سوسے زیادہ نہ

ہوگئی، کر بلاآئے۔

ونیا جانتی ہے کر بلامیں کیا ہوا؟ اور کس طرح اور

کس طرح امام حسین اور ان کے اصحاب اور ان کے اقرباء نے (جن میں چھ مہینے کا معصوم بچہ بھی شامل ہے)، ۱۰ محرم الحرام سنہ ۲۱ ہجری کو جام شہادت نوش فرمایا؟ کس طرح انہوں نے ۷ محرم سے ۱۰ محرم تک بھوک و بیاس کی شدت جھیلی؟ کس طرح ان کے محموم کو جن میں طرح ان کے محمول کو جلایا گیا اور ان کے اثاث البیت کو لوٹا گیا؟ کس طرح ان کے اہل حرم کو جن میں عور تیں ایک بیار بیٹا اور کئی چھوٹے چھوٹے بچے شے اسیر کیا گیا؟ اور کس طرح کو فہ اور دمشق میں ابن زیاد ملعون اور یزید ملعون کے در باروں میں پیش کیا گیا؟ کس طرح انہوں میں بیش کیا گیا؟ کس طرح انہوں ملعون کے در باروں میں بیش کیا گیا؟ کس طرح انہوں

نے ایک سال تک قید کی اذیت برداشت کی اور کیسے

اس کے بعد رہا ہوئے؟ یہ سب حقیقتیں بالکل آشکارا

ہیں۔اور میں یہاں ان کا تذکرہ کر نانہیں جا ہتا۔

امام حسینؓ نے امامت و سلطنت کی علیحدگی کو آخری شکل دے دی

امام حسین شہید کردیئے گئے۔ بظاہریزید فاتح رہا لیکن صرف بظاہر ہے، در اصل یہ حسین تھے جو فاتح رہے۔ اور انہوں نے اپنی کامیابی کی داستان کر بلا کے ریگ زار پر اپنے پاک خون سے لکھی، ان کی اس کامیابی کے کئی رخ تھے لیکن یہاں مجھے صرف ایک کامیابی کے کئی رخ تھے لیکن یہاں مجھے صرف ایک کامیابی مسلم حکومت کا حکمران تھا۔ اور سابق کے تین فلفاء کے قائم کردہ اصول کے مطابق اس کا ہم عمل اسلام کا معیار اور فدہب کا حقیقی ترجماں سمجھا جانا حمل کا معیار اور فدہب کا حقیقی ترجماں سمجھا جانا

امام حسین یک یاس ایسی کوئی سیاسی سند نه تھی لیکن وہی واحد شخصیت ایسی تھی جویزید لعین (سربراہ حکومت، بادشاہ) کے مقابلے میں آئے اور اسے "باغی" نه کہا جاسکے کیونکہ ان کو خدا اور رسول کی طرف سے ہر وہ سند حاصل تھی جوان کے بڑے بھائی امام حسن کو ملی تھی اور رسول مقبول کی اس حدیث نے کہ "حسین مجھ سے ہے اور میں حسین سے ہوں" (ذخائر العقبی، امام الحرمین، منداحمہ بن عنبل، صحیح بخاری، سنن ابن ماجہ، ارجح المطالب، عبیداللہ امر تسری، صحیح ترزدی، مشکوۃ المصابح، ص ۵۲۳۔ اسدالغابہ، ابن اثیر)۔ اس

بات کو ظاہر کردیا تھا کہ حسینؓ کا ہر کام بذات خود رسولؓ کاکام ہے۔

اس لئے جب لوگوں کو سانچہ کر بلا کا علم ہوا توان کا کسیر طرحہ میں میں میں نہ میں

دل کسی طرح اس بات کو ماننے پر آمادہ نہ ہوسکا کہ حسین غلطی پر رہے ہونگے کیونکہ حسین کو غلطی پر کہنے کے متر ادف تھا

اس لئے بزید لعین ساری اسلامی دنیا میں مدف لعنت و

ملامت بنا۔

اس طرح فدہب اور سیاست کو ایک دوسرے سے الگ کرنے کا سلسلہ جو امام حسین سے شروع ہوا، شہادت امام حسین پر آگر ممکل ہوا۔ یہ ایک مسلسل کڑی تھی اام حسین کی جاگی ہا

تھی۔ امام حسنؑ کی صلح اور امام حسینؓ کی جنگ ایک دوسرے کا جزو لازم ہیں۔ اور ایک کو دوسرے سے

الگ کر کے صحیح طریقہ سے سمجھنا ناممکن ہے۔ حدیث میں ہے کہ امام حسنؓ کے جسم کا بالائی حصہ

اور امام حسین کے جسم کا حصہ زریں رسول اکرم سے مشابہ تھا۔ شاید خدانے اسے اس امرکی علامت قرار دیا تھا کہ رسول کا صحیح اور پورا مذہب جاننے کے لئے ان

دونوں نواسوں کی زندگی کا ایک ساتھ مطالعہ ضروری ہے۔ان دونوں بھائیوں نے مل کر اسلام کو ہمیشہ کے لئے حکمرانوں کی من مانی حرکات سے آزاد کرادیا۔

امام حسینؑ نے عوام کے سوچنے اور سمجھنے کی رو کو صحیح رخ پر موڑ دیا۔ حسینؑ کی شہادت کے بعد سے

الذكر كا منبع خداكى طرف سے ہے۔ امام حسين نے بالا تحراسلامى دنياكى آنكھ ہميشہ كے لئے كھول دى۔
امام حسن اور امام حسين نے اسلام كو بادشاہوں كى غلامى سے نجات دلائى اور اس طرح ہميشہ ہميشہ كے لئے اسے انحطاط و زوال سے بچاليا۔ بادشاہ آتے رہیں گے اور جاتے رہیں گے لین اسلام ہمیشہ باقی رہے گا۔
اور اسلام کے ساتھ امام حسن اور امام حسین کے مقدس نام بھی ہمیشہ زندہ رہیں گے۔

سیاسی طاقت کا مطلب مذہبی اقتدار نہیں رہا۔ کر بلاکے بعد دنیاوی حکمر ال کا بید منصب نہ رہا کہ اس کا عمل اسلامی قانون بن جائے۔ کوئی بھی شخص اجماع یا نامزدگی کے ذریعہ بادشاہ ہو سکتا ہے کوئی بھی شخص قہر و غلبہ کے ذریعہ تخت حکومت پر بیٹھ سکتا ہے لیکن عوام کا حاکم بن جانا اور ہے، مذہب کا رہنما بننا چیز دیگری ہے۔ اول الذکر کا سرچشمہ عوام ہیں اور آخر

# حاجت کس کے سامنے رکھیں؟

شیخ او محمد حن بن علی بن شعبه صاحب کتاب "تحف العقول" نقل کرتے ہیں: انصار کا ایک شخص امام حسین کی خدمت میں حاضر یوا اور ان سے اپنی حاجت طلب کر ناچاہتا تھا، امام نے اس سے فرمایا: "اسے بھائی! اپنی عزت کا خیال رکھو، اپنی حاجت کو ایک کافذیر کھواور مجھے دو انشاء اللہ تمہیں راضی کرول گا"۔

اس آدمی نے کھا: میں فلال شخص کے پانچ سودینار کامقروض ہوں اوروہ اس کے واپس لینے میں اصرار کر رہاہے۔
آپ سے تقاضا کر رہا ہوں کہ اس سے کمیں کہ مجھے اتنی مہلت دے جب تک میں آمادہ اس مقدار کو آمادہ کر لول۔
جب امام حمین "نے اس کی کھی ہوئی عرضی کو پڑھا تو فورا گھر تشریف لے گئے اور ایک تھیلی اسے لاکر دیا جس میں ہزار
دینار تھے اور فرمایا کہ: پانچ سودینار سے اپنا قرض اداکر و اور پانچ سودینار کو اپنے پاس محفوظ رکھو تاکہ مشکلات میں تمہاری مدد
ہوسکے ۔ اور یاد رکھوا پئی صاحت کو اِن تین آدمیوں کے ملاوہ کس سے طلب نہ کرنا جن کو میں پہنچ تو ارہا ہوں: (1) دیندار
شخص، (۲) تی اور اہل کر امت، (۳) وہ شخص ہو شریف خاند ان سے تعلق رکھتا ہو۔ (تحف العقول، ص ۲۲۵)۔

# اصحاب اور اہل بیت حسینی ً؛ معیار فضائل انسانی

■ تحرير: جية الاسلام والمسلمين مولاناسيد كاظم رضوى \_ بانى ومدير بنياد اختر تابان \_ قم

رہتے ہیں اور کو شش کرتے ہیں کہ دوسروں کو بھی اینے جبیبا بنالیں۔

کربلاوالوں نے بھی اپنی کم تعداد کی پرواہ نہ کرتے ہوئے سب سے عظیم کام جو انجام دیا ہے وہ: ذلت کو قبول نہ کرکے حق کی راہ میں آ گے بڑھتے رہنے کا ہے اور آخر کار شہادت کے عظیم درجہ پر فائز ہو کر دنیاو

آخرت کی سعادت کو حاصل کرلیا۔ امام حسینؑ خو داپنے عظیم ساتھیوں کے بارے میں

فرماتے ہیں:

"فَانِی لا اَعْلَمُ اَصْحاباً اَوْلَی وَ لا خَیْراً مِنْ اَصْحابِی، وَ لاَ اَعْلَمُ اَصْحاباً اَوْلَی وَ لاَ اَوْصَلَ مِنْ اَهْلِ اَصْحابِی، وَ لاَ اَهْلَ بَیْت اَبَرَّ وَ لاَ اَوْصَلَ مِنْ اَهْلِ بَیْتی»"(تاریخ طبری، ج، س ۱۳۲)؛ بحارالانوار، ج، س ۱۳۹۲)۔ "میں نے اپنے اصحاب سے بہترین دوست و ساتھی کسی اور کے لئے نہیں جانتا ہوں، اور اپنے اہل بیت سے زیادہ نیک اور رشتہ داری میں پابند رشتہ دار کو نہیں جانتا ہوں "۔

حضرت امام حسین کے مذکورہ فرمان میں "لا اعْلَمُ" (میں نہیں جانتا) آیا ہے اور یہ کوئی عام بیان نہیں، بلکہ علمی یقین اور حقیقی گواہی کا اظہار ہے۔ امامً نہیں، بلکہ علمی اور مشاہدے کی بنیاد پر حتمی اور سچی

اگر خالص عرق گلاب کے چند قطرے پانی سے بھرے ایک جگ میں ڈال دئے جائیں تو باوجود مکھ جگ میں ہزاروں یا لاکھوں قطرے ہوتے ہیں مگر جگ کا پانی عرق گلاب کے ان چند قطروں سے متأثر ہو کر مہلنے لگتا ہے۔

یہی حال مومنین کا بھی ہے۔ مومنین اگر خلوص، معنویت، ایمان اور اخلاق سے معطر ہوں تو وہ اپنی تعداد کم ہونے کے باوجود اپنے اطراف کے ماحول کو متأثر کر کے اسے بھی اپنی معنویت، ایمان اور اخلاق سے معطر کر دیتے ہیں۔

اسی کئے ارشاد ہوتا ہے:

«كُم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهِ» (سوره بقره، آیت ۲۴۹) ۔ یعنی بسااو قات چند ایک لوگ خدا کے عکم سے بہت سے لوگوں پر غالب آجاتے

اسی لئے مومنین بھی بھی اپنی تعداد کی قلت کی بنا پر ہار نہیں مانتے بلکہ اپنے کردار کی نیک تاثیر کی امید کے ساتھ وہ اپنے فرائض کی انجام دہی میں مصروف

نہیں، بلکہ حقیقت کا اعلان ہے۔
اسی طرح "اَصْحابِی" (میرے ساتھی) کی روشنی
میں وہ تمام وفادار جال نثار شامل ہیں جو مدینہ سے مکہ
اور مکہ سے کر بلاتک امام کے ہمراہ رہے اور بالآخر
شہادت پر فائز ہوئے۔اسی طرح وہ تمام صنف کے
افراد شامل ہیں جاہے آزاد ہوں یا غلام، جوان ہوں یا
بوڑھے، مرد ہول یا خوا تین سب اس میں شامل ہیں۔

جنہوں نے دین حق کی محبت اور امامؓ کی ولایت میں کیجا

ہو کراینی قربانیاں پیش فرمائی۔

بات کااظہار فرمایا ہے جس میں کسی قشم کا شک یا مبالغہ

اسی طرح ند کوره فرمائش میں اَوْ لَی (زیادہ وفادار / زیادہ حقدار) اور خیراً (زیادہ بہتر) جیسی عبارات کی روشنی میں اصحاب حیبی کی وفاداری اور اطاعت کے لیظ سے بے مثال ہونے، حق وانصاف کے معاملے میں سب سے زیادہ بہتر ہونے، اپنے دینی و اضلاقی فرائض کی ادائیگی میں سب سے آگے ہونے، امام کے ساتھ اپنے عہد و بیان پر پورا اتر نے اور اسی طرح ایمان، تقوی شجاعت، سخاوت، ایثار، بھلائی، نیکی، فضیلت، اخلاق و کردار کے اعلیٰ ترین معیارات کے عامل ہونے جیسے صفات کا ذکر کیا گیا ہے۔

حامل ہونے جیسے صفات کا ذکر کیا گیا ہے۔ امام حسینؓ نے مزید فرمایا: "وَ لاَ اَهْلَ بَیْت اَبَرَّ وَ لاَ اَوْ صَلَ مِنْ اَهْلِ بَیْتِی " (میرے گھرانے کے لوگ جو

میرے ساتھ ہیں، میں نے ان سے زیادہ کسی کو نیکی کرنے والا اور صلہ رحم (ساتھ نبھانے) والا نہیں پایا۔ حدیث کے ان جملات میں وہ مرد وخواتین شامل ہیں جو کر بلا میں امام حسین کے ساتھ تھاور جن کا تعلق آپ کے اہل بیٹ اور خونی رشتے سے تھا۔ یہ وہ مقدس ہتیاں ہیں جو نورِ امامت کا حصہ اور رسالت

کے گھرانے سے تعلق رکھتی ہیں۔امام معصومٌ نے ان

کی صفات میں بھی سب سے زیادہ نیک کرنے،احسان

و فرمانبر داری میں اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہونے ، اینے

انسانی حقوق اور اخلاقی فرائض کی ادائیگی میں بے مثال ہونے کا ذکر فرمایا ہے۔

امام حسین کے اہل بیت کا روشن کردار اور امام وقت سے ان کی والہانہ عقیدت اور بے مثال حمایت و نصرت کا کوئی خمونہ تاریخ نے بیان نہیں کیا ہے۔ انہوں نے مشکل ترین حالات میں بھی امام وقت کے ساتھ گہراروحانی اور عملی تعلق قائم رکھا اور میدان شہادت میں اور شہادت کے بعد امامت کے پیغام کو زندہ رکھنے کافریضہ اس طرح نبھایا کہ آج تحریک کربلا بلکہ حقیقی اسلام اور دین الهی کی زندگی انہیں کی مرہون منت ہے۔ اسی وجہ سے امام حسین نے فرمایا کہ منت ہے۔ اسی وجہ سے امام حسین نے فرمایا کہ منت ہے۔ اسی وجہ سے امام حسین نے فرمایا کہ

میرے اہل ہیٹ جیسے کسی کے اہل ہیٹ نہیں ہیں۔ امام حسین گا یہ مختصر مگر نہایت عمیق فرمان ہے۔ کر بلا کے ان بے مثال شخصیتوں کی تعریف ہے

جنہوں نے اپنی و فاداری، بہترین اضلاق، نیکی اور رشتہ داری کے حقوق کی مکمل ادائیگی سے تاریخ میں ایک ایسا معیار قائم کیا جس کی نظیر نہیں ملتی۔ یہ فرمان ان مقدس ہستیوں کی عظمت کی دائمی سند ہے اور ہر دور کے انسانوں کے لیے و فااور تقوی کی اعلیٰ ترین مثال پیش کرتا ہے۔ اور امام حسین نے یہ فرمان میدان کر بلامیں اپنے اصحاب اور اہل بیت کی بے مثال قربانیوں کے مشاہدہ کے بعد فرمایا تھا لہذا یہ صرف قربانیوں کے مشاہدہ کے بعد فرمایا تھا لہذا یہ صرف ایک سامنے ایک گواہی اور ان جال نثاروں کے مقام و مر ہے کا اعلان گواہی اور ان جال نثاروں کے مقام و مر ہے کا اعلان کی معیار فضیلت قرار دیا جائے۔ اور دین وامام معصوم کی کامعیار فضیلت قرار دیا جائے۔ اور دین وامام معصوم کی

بہ نسبت وفاداری، اخلاص، تقویٰ، صبر اور رشتہ داری، محبت، احترام وغیرہ میں کربلا والول سے نزدیک تر ہو۔

خلاصہ بیہ کہ اصحاب واہل بیت حسینی تعداد میں بھلے ہی بہت کم تھے لیکن رہتی دنیا تک تمام انسانی اور اخلاقی

ہی بہت ہم تھے مین رہی دنیا تک تمام انسہ فضائل کے لئے معیار و میزان بن گئے۔

پروردگار عالم سے دعاہے کہ ہم تمام عزاداروں کو اصحاب واہل بیت حسیق سے نزدیک رہنے اور ان کے کردار و فضائل کو اپنانے کی توفق مرحمت فرمائے (آمین)۔

# سفينى نجات

حضرت امام حمین "اور کربلاوالول کی داستان آج بھی ہدایت و گمرایی کے لئے اہم حد فاصل ہے، ہوشخص کثی حمین میں موار نہیں ہوتا ہے وہ گمراہ رہتا ہے، معصومین میں،

امام حمین تجات کے لئے اہم ترین ذریعہ ہے۔ چنانچہ امام صادقٌ فرماتے ہیں:

«کلناسفن النجاة لکن سفینة جدی الحسین "اوسعوفی لجج البحار اسرع» "بم سب کے سب نجات کی کشتیال ہیں اور سمندر کی "بم سب کے سب نجات کی کشتیال ہیں ایکن ھارے جد امام حمین" بہت و کیع کشی کے مانند ہیں اور سمندر کی

امواج سینے پر تیزی اور سرعت سے بڑھنے والی کشی کی طرح ہیں "۔ (بحارالافوار،ج۲۶، ص۳۲۲)۔

# عزاداری کا عبادی اور جہادی پہلو آیۃ اللہ جوادی آملی کی نظر میں

■ ترجمه وترتيب: دُاكِسُر با قرايليار ضوى \_ معلم جامعة المصطفى (ص) العالميه \_ قم

عزاداری کے ایام میں جب ہم ایک دوسرے سے
ملاقات کرتے ہیں توایک دوسرے کو دعا دیتے ہیں،
عزاداری کی قبولیت اور امام حسین ؓ کے قاتلوں سے
بدلہ لینے کے لئے دعا کرنا ہوتا ہے اور یہ ہماری
عزاداری کاایک اہم نعرہ ہے:

"اعظم الله اجورنا و اجور كم بمصابنا بالحسين (عليه السلام) و جعلنا و ايّاكم من الطالبين لثاره" لينى غدا بمين عزادارى امام حسينً ك بهترين اجر عنايت فرمائ اور بم كوآپ ك بهترين اجر عنايت فرمائ اور بم كوآپ ك قاتلول سے بدله لينے والول ميں شار كر \_ \_ \_ \_ آية الله جوادى آملى اپنے درس اخلاق ميں مذكوره نعرے كى ابميت اور اس كے دو اہم پہلوكى وضاحت نعرے كى ابميت اور اس كے دو اہم پہلوكى وضاحت كرتے ہوئ فرماتے ہيں:

"ہم مسلمانوں کا یہ بنیادی نعرہ دو حصوں پر مشمل ہے ایک یہ کہ ہم جو عزاداری برپا کرتے ہیں اور ضروری ہے کہ اسے برپا کریں،اسے خدا اپنی بارگاہ میں قبول کرے یہ اسکا عبادی پہلوہے اور دوسرا اسکا جہادی پہلوہے کہ ہم اسکا جہادی پہلوہے کہ ہم

حسین بن علی کے خون کا انتقام لیں "فار" یعنی خون کا بدلہ بدلہ نہ کہ خون- خدا ہمیں بیہ توفیق دے کہ ہم اہل قیام واستقامت بنیں اور امام حسین کے خون کا بدلہ لیں بیہ ہمارا بنیادی نعرہ ہے، پہلے جملے کا معنی واضح ہے، پہلے جملے کا معنی واضح ہے، خراداری امام حسین کو قائم کرنا عبادت ہے، ضروری ہے حلال مال سے ہو، قصد قربت سے ہو۔ خداسے دعاکریں کہ ہم اس عزاداری کو قائم کریں اور خداسے دعاکریں کہ ہم اس عزاداری کو قائم کریں اور

اور دوسرے جملے کا معنی کیا ہے؟خدا ہمیں توفق دے کہ ہم امام حسین کےخون کا بدلہ لیں۔ واقعہ کر بلا میں بعض قاتلین تھے اور بعض وہ جنہوں نے بعنوان توابین بعد میں قیام کیا قیام مختار اور دیگر افراد کا

خدا بھی اسے قبول کرے یہ پہلے جملے کا معنی ہے "۔

قیام۔ بعض قاتلین کر بلا کو درد ناک عذاب میں مبتلا کر کے قتل کیا اور بعض دوسرے عذاب الهی کی بنا پر واصل جہنم ہوئے، ابھی ان میں سے کوئی بھی رؤئے زمین پر باقی نہیں رہالیس یہ جو ہم خداسے دعاما نگتے ہیں کہ ہمیں امام حسینؑ کے خون کا طالب قرار دے لعنی

کیہ میں اہا ہے میان ۔ کیا؟ بیرایک سوال۔

اور دوسرا سوال بیہ کہ اسکا ہم سے کیا ربط ہے؟ (آبہ و حکم قرآنی ہے کہ) "من قُتِل مظلوماً قفد جعلنا لو لیه سلطانا"؛ جو بھی مظلوم مارا جائے اسکے ورثاء خون کا بدلہ لیں گے، (پس انتقام خون حسین کا مسلہ) ہم سے کیسے مربوط ہوگا؟ ہم خون کا بدلہ لینے کے طالب ہیں؟۔

یہ دو سوال ہمارے رسمی نعروں میں پائے جاتے ں۔

پہلے سوال کا جواب ہے ہے کہ امام حسین کے واقعہ کی بازگشت اکلی حقیقی شخصیت کے بجائے قانونی شخصیت کی جائے قانونی شخصیت کی طرف ہوتی ہے۔ امام حسین حقیقی شخصیت کے لحاظ سے دوسرے بیٹوں کی مانندامام علی کے فرزند ہیں ایک عادی انسان ہیں جن پر "کُلُ نَفْسٍ ذَائِقَةُ اللّٰهُوْتِ" (ہر نفس کو موت کا مزہ چکھنا ہے) کا حکم لاگو ہوتا ہے۔ لیکن ایک بعنوان امامت اکلی قانونی شخصیت ہوتا ہے۔ لیکن ایک بعنوان امامت اکلی قانونی شخصیت ہوتا ہے جنگ مرزند رسول اور امامت کے لحاظ سے جنگ مہیں کی بلکہ فرزند رسول اور امامت کے دعوان سے جنگ لڑی۔ بنا بریں دعویدار ہونے کے عنوان سے جنگ لڑی۔ بنا بریں دشمن شخص امام کے بجائے امامت سے بر سر پریکار شحص

بن گيا ہے تواسلام كا فاتحه پڑھ دينا چا ہيے: «بعد الاسلام السلام اذبليت الامّة براعٍ مثل يزيد»؛

اور امام نے مدینے میں یہی فرمایا تھا کہ جب یزید حاکم

(امام کے اس بیان میں) یزید ایک مثال ہے لیعنی
اس میں یزید کی کوئی خصوصیت نہیں جو بھی یزید ی
فکرر کھتا ہوامام حسین کے بجائے جو بھی مقام امامت
کا مالک ہواس کیلئے خصوصیت رکھتا ہے۔ خود امام نے
فرمایا کہ جب حکر ان یزیدی سوچ کے مالک بن جائیں
حسیا کہ آپ تیونس، مصر، لیبیا، یمن، بحرین اور
حسیا کہ آپ تیونس، مصر، لیبیا، یمن، بحرین اور
سعودی عرب کے بعض علاقوں میں آج سب دیکھ
سعودی عرب کے بعض علاقوں میں آج سب دیکھ
رہے ہیں۔ پس امام نے فرمایا کہ اگریزیدکی طرح کا
کوئی حاکم بن جائے تواسلام باقی نہیں بیچے گا۔

پس ان دو نکات کی بناپر ایک بید که امام حسین کی قانونی شخصیت انکی امامت کی طرف پلٹتی ہے دوسرا بید که امام نے ہم مسلمانوں کا فریضہ تاروز قیامت معین کردیا ہے کہ اگر کوئی حاکم یزیدکی طرح ہو جائے

توخاموش نہیں بیٹھنا چاہیے اس بناپر امامت اور شہید کے خون کابدلہ لیاجا سکتا ہے۔ لیکن سوال یہ ہے کہ ہم ہی کیوں امام کے خون کا

بدلہ لیں ؟ (جواب یہ ہے کہ)اس کیے کہ ہم امام حسین کی (معنوی)اولاد ہیں، ہمارے باپ کو شہید کیا

گیا ہے۔ چنانکہ رسول نے فرمایا کہ: "أناو على ابوا هذه الامّه"

میں اور علیٰ اس امت کے دوباپ ہیں۔ پس نبی نے سب کو بتلا دیا کہ اے لوگو! تمہارے ایک نسبی والدین ہیں جنکا نام تمہارے شاختی کارڈ میں درج ہے

میں قبول کرتے ہیں ہم نے بھی تسلیم کرلیا، ہم شیعہ ہو گئے اور ان بزر گوار وں کو بعنوان امام تشکیم کیااب اگر کوئی ہم سے یو چھے کہ تمہاری ماں کون ہے؟ جواب ہوگا: فاطمہ زمراء اور باب کون ہے؟ علی بن ابی طالبہ۔ اگر ہمارے باب کو شہید کیاجائے تو تا روز قیامت اسکے خون کا بدلہ لینے کے طالب ہیں۔ آیت الله جوادی آملی مزید عزاداری کے حوالے ہے فرماتے ہیں: آپ دیکھتے ہیں کہ سبھی ان ایام میں بالخصوص روز عاشورا اسطرح سر وسینے پر ماتم کرتے ہیں اسلیے ہے کہ ایک باپ کو شہید کیا ہے۔ رسول [ص]نے فرمایا کہ ہمارے بیٹے بن جاؤ تو ہم نے بھی قبول کرلیا۔ لہذا جب ہارے باپ کو شہید کیا تو تاروز قیامت ہم انکے خون کا بدلہ لینے کے طالب ہیں۔ پس بیہ نعرہ ہمارا فریضہ بھی ہے ایام عزاداری میں ایک دوسرے سے کہیں:

اورایک معنوی والدین میں آؤہم حمہیں اپنی فرزندی

«اعظم الله اجورنا و اجوركم بمصابنا بالحسين(ع)و جعلناو ايّاكم من الطالبين لثاره». يم صالح بياس وجه سے ہے اور شكر گزار ہيں كه ہم صالح فرزند ہيں۔

آیة الله جوادی آملی مزید جہادی پہلو کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: جہاد کی تین قشمیں ہیں۔جہاد اصغر، جہاد اوسط اور جہاد اکبر- امام حسینؑ نے تینوں اقسام کوانجام دیا، بعض لوگ دو قسموں کے جہاد کو

انجام دیتے ہیں، اور بعض لوگ ایک ہی جہاد کو انجام دیے پاتے ہیں؛ جہاد اصغریہ کہ انسان دشمن سے لڑے، اس میں استعال ہونیوالی چیز لوہا ہے، جہاد اوسط میں انسان اپنے نفس اور خواہ ثنات سے لڑتا ہے یہاں لوہے کا کام نہیں بلکہ گریہ وزاری کام آتی ہے چنانچہ دعائے کمیل میں پڑھتے ہیں:

«و سلاحه البكاء»؛ لعنی خدایا نفس، ہوا ہوس اور شیطان کے مقابلے کیلئے ہمارا اسلحہ صرف گریہ ہے، ایک مغرور انسان فریب کھاجاتا ہے لیکن ایک متواضع اور فروتن انسان دھو کہ اور فریب کا شکار نہیں ہوتا۔ جہاد اوسط میں ہمارا اسلحہ خداکی بارگاہ میں گریہ

وراری ہے۔ سید الشداء تینوں قتم کے جہاد کے مالک تھے، جہاد اصغر بھی کہ دشمنوں سے برسر پیکار

سے، بہاد اسط بھی کہ اپنے نفسانی اوصاف سے ہوئے، جہاد اوسط بھی کہ اپنے نفسانی اوصاف سے بھی جنگ کی عادل امام تھے اور جہاد اکبر بھی آپ نے انجام دیا جس کو عام طور پر بیان نہیں کیا جاتااوراسی

جہاد اوسط کو ہی اکبر کا نام دیا جاتا ہے جبکہ نفس کے ساتھ جنگ، تہذیب نفس ، تنزکیہ نفس، انسان کا عادل ہونا، متقی اور جنتی ہونا یہ سب جہاد اوسط ہے نہ

که جهاد اکبر۔

جہاد اکبر اس کیلئے ہے جو جہاد اوسط کے محاذ پر کامیاب رہا ہو یعنی ایسا انسان جو عادل، متقی، وارستہ،

کہ جانا، آپ دیکھ سکتے ہیں کہ ان تمام مراحل میں راستہ بند ہے گر یکطرفہ طور پر، نہر فرات جے بہت سارے تیر اندازوں نے بند کر رکھا ہے صرف امام حسینً اور ائکے ساتھیوں کیلئے ہی نہیں تھا کہ پانی نہ لیں بلکہ پانی کاراستہ بھی بند کیا ہواتھا کیونکہ فرات کے اس کنارے پریہت سارے دیہات تھے، پہ فرات ایک نہر ہے جو دریائے دجلہ سے جدا ہوکر کربلا کے شال مشرق میں آتی ہے اس نہر کے اس یار بہت سارے دیبات تھے ممکن تھا کہ وہ یانی امام اور انکے ساتھیوں تک پہنچادیں، یہ ایک گذرگاہ کے طور پر بھی استعال ہوتا تھا یہاں سے رفت وآ مد آسان تھی وہاں پر تیر انداز بٹھائے گئے کہ تم اس اہم نہر کے محافظ ہو اس میں بعض ایسی جگہیں ہیں جن سے آنا جانا آسان نہیں ہے جبکہ بعض دوسری جگہوں پر جہاں ایک طرف نرم جھاڑیاں ہیں وہاں سے آیا جا سکتا ہے اسے شرعہ اور شریعہ کہاجاتا ہے یہاں سے رفت وآمد ہوسکتی ہے اس مقام پر تیراندازوں کا پہرا بھا دیا کہ مبادا کوئی اس شریعہ سے اندر آئے آپ مشاہدہ کر سکتے ہیں کہ اس اہم نہریر بھی پہراتھاکہ کوئی یانی کے راستے كربلانه آئے اور امام حسينً كى مددنه كرے آپ نے شب عاشور فرمایا کہ جاناآ سان ہے رات بھی ہے کوئی تههیں دیکھ بھی نہیں سکتا بیعت بھی تمہاری گردن سے اٹھالی ہے جو بھی رہے گا مارا جائے گا کوئی بھی

اہل تہجد، یاک و منزہ اور اہل بہشت ہو کیکن حیابتا ہو کہ جہاد اکبر میں شریک ہواور جہاد اکبریہ ہے کہ انسان جدوجہد کرے یہیں سے جنت اور جہنم کا مشاہدہ كرے، اگر كوئى سعى كرے كه جنتى بن جائے توبيہ جہاد اوسط میں ہے اور مسکلہ اخلاق ، تہذیب نفس سے مر بوط ہے لیکن اگر جنت وجہنم کو دیکھنے کی سعی کر ہے تویہ جہاد اکبرہے یہ یا تواصلا بیان نہیں ہوتا یا کسی کتاب کے ایک گوشے میں کسی ایک صاحب نظر کیلئے بیان ہوتا ہے اور اسے کسی بھی طرح سے شار نہیں کیا جاتا لہذا جہاد اوسط کو ہی جہاد اکبر کہا جاتا ہے۔ جہاد اکبریہ کہ انسان جنت کا مشاہدہ کرے اور امام حسین جنت کا مشامدہ فرمارہے تھے اور شب عاشور میں بعض کو د کھایا بھی تھا۔ ان کا شب عاشور میں امتحان لینے کے بعد فرمایا کہ اے لوگو! یہاں موت کے علاوہ کچھ نہیں ہے میں تنہیں بتار ہا ہوں کہ نہ تو ہم صلح کریں گے اور نہ ہی وہ راضی ہو نگے جو بھی یہاں رہے گا مارا جائے گا مبادایدمت کہنا کہ ہمیں معلوم نہ تھااور میں تمہارے زمانے کا امام ہوں اور تمہاری گردنوں سے اپنی بیعت اٹھارہا ہوں، ابھی رات ہے اگر جانا جاہتے ہو تو چلے جاؤ، کربلاکاراستہ ( دشمنوں کی طرف سے) بند ہے مگر كيطرفه نه كه دوطرفه ليني جو تبھي ميري مدد كوآنا چاہے اسکاراستہ رو کیں گے لیکن اگر کوئی ہمیں جپھوڑ كر جانا چاہے تواسكے ليے راستہ كھلاہے، آنا منع ہے نہ

زندہ ہاقی نہیں بچے گا حتی کہ یہ شیر خوار بچہ بھی شہید ہوگا یہ فرمایا تو حضرت قاسمٌ نے عرض کی چھا جان میہ خیام میں آ جائیں گے فرمایا جب تک میں زندہ ہوں خیام داخل نہیں ہو سکتے۔ عرض کی کہ بیہ شیر خوار بچیہ تو چل کر میدان نہیں جائے گااسے کیسے شہید کریں

"اذاجفّت روحه عطشا"؛

جب جگر مکمل طور پر کباب اور لب خشک ہو جائیں گے تو کہوں گا ''و ٽيو نبي '' مجھے لا دوميں اسے سير اب کرتا ہوں اس موقعہ پر تیر آئے گا اور میری گود میں ذنح ہو جائے گا۔

امام کے بیہ فرمانے کے بعد کہ مطمئن رہو بہاں صرف موت ہے اور یہ فقط مجھ سے سر و کار رکھتے ہیں تم سے انہیں کوئی کام نہیں اگر جانا چاہتے ہو توآزاد ہویہ شب عاشور میں فرمایا۔ سب سے پہلے جو شخص کھڑا ہوااور کہا ممکن نہیں کہ ہم آپ کو تنہا چھوڑ دیں، قمر بنی ہاشم تھے، عباسٌ بن علیٰ تھے جو کھڑے ہوئے

پھر تمام شہداء نے باری باری عرض ادب کیااور کہا کہ ہمآ ب کو کسی صورت تنہانہ چھوڑیں گے۔ قاسمٌ نے عرض کی کل میں بھی شہید ہو نگا فرمایا موت کو کیسا یاتے ہو؟ توعرض کی کہ:

"احليمن العسل

فرمایا ہاں تو بھی شہید ہوگا۔ بنابریں جب یہ واقعہ اپنے اختتام کو پہنچا اتمام جت ہوئی معلوم ہوا کہ جہاد اصغر کا مرحلہ سر کررہے ہیں جہاد اوسط کو سر کر چکے ہیں پھر جہاد اکبر میں داخل کیا اور انہیں جنت د کھائی بنابریں جہاد اکبریہ نہیں ہے کہ انسان ایمان رکھتا ہو کہ جنت و جہنم ہے، جہاد ہے، جہاد اکبر لینی حلال مال اور حلال سوچ اور حلال غذا ، نماز تهجد اور روح کی طہارت میںا تنی کو شش کرے کہ خدا کے علاوہ کچھ نہ

سوحے تاکہ جہنم وجنت کو دیکھے۔

والسلام مع الاكرام

# امام صادق فرماتے ہیں:

«ہم پر جو ستم ڈھائے گئے ہیں ان پر آہ کرنا تشہیج ہے، ان پر غم کرنا عبادت ہے اور ہمارا راز پوشیده رکھناراه خدامیں جہادہ پھر فرمایا: "میری اس بات کو آب طلاسے لکھ لینا چاہئے "»۔ (نفس المهموم، ص ۱۷) \_

# مقصد عزائے امام حسین "

• تحرير: جحة الاسلام مولاناعابد رضانوشاد رضوي \_ طالب علم جامعة المصطفىٰ (ص) العالميه \_ قم

امام کے مقصد قیام سے مختلف نہیں ہے۔ ائمہ معصومین کی سیرت عزاسے یہی نتیجہ حاصل ہوتا ہے۔ جن اغراض و مقاصد کے تحت امام عالی مقام نے قیام کیا اور بارگاہ رب العزت میں نذرانۂ جال پیش کیا، مجموعی طور پر وہی اغراض و مقاصد عزاداری کے بھی ہیں۔ چنانچہ اگر امام حسین نے اسلام کے احیاء ، انسانی اقدار کے تحفظ ، قرآن کے دفاع ، سنت کی ترویج، بدعت کے خاتبے اور امر بالمعروف اور نہی عن المنكر كے نفاذ كے لئے قيام فرمايا تھا توآپ كى ياد و عزا کو بھی انہی اغراض و مقاصد کے حصول کا ذریعہ ہو نا چاہئے۔ جس عزاداری میں یہ عظیم اغراض و مقاصد نہ یائے جاتے ہوں وہ عزائے امام حسین پر مکمل طور پر منطبق نہیں ہوسکتی۔

الضَّلَالَ»؛ (تهذيب الاحكام، ج٢، ص١١١)\_

امام جعفر صادق "سير الشهداء" كي زيارت اربعين میں آپ کے مقصد قیام کو واضح کرتے ہوئے فرماتے بين: «لِيَسْتَنْقِذَ عِبَادَكَ مِنَ الْجَهَالَةِ وَ حَيْرَةِ

"اے الله! انہول نے تیرے بندوں کو جہالت و گمراہی سے نجات دینے کے لئے قیام کیا۔" الہذا ضروری ہے کہ مجالس و مراسم عزا میں بھی یمی اثریا یا جائے اور آپ کا تذکرہ بوں کیا جائے کہ عالم انسانیت کے لئے چراغ ہدایت قرار یائے۔امام محمد باقر ا مجھی فرماتے ہیں: «إِنَّ فِي اجْتِمَاعِكُمْ وَ مُذَاكَرَتِكُمْ إِحْيَاءَنَا وَ خَيْرُ النَّاسِ بَعْدَنَا مَنْ ذَاكَرَ بِأَمْرِنَا وَ دَعَا إِلَى ذِكْرِ فَا»(وسائل الشيعة، ج ١٦، ص ٣٨٨ ، باب استحباب تذاكر فضل الأئمة)\_ تمہارے اجتماعات و مذاکرات میں ہمارا (ہماری سیرت کا) احیاء ہوتا ہے اور ہمارے بعد لوگوں میں سب سے بہتر وہ ہے جو ہمارے امر کا تذکرہ کرے اور لوگوں کو ہمارے ذکر کی طرف دعوت دے۔ مجالس و محافل اور ذکر اہل بیت اطہار ہے سلسلے میں الیی تمام روایات اس بات کی نشاندہی کرتی ہیں که ان مجالس و محافل کا مقصد خالص اسلامی تعلیمات

کی تبلیغ وتر و بج ہے جواہل بیت اطہارٌ کی سیر ت و کر دار

اور احکام و فرامین کے ذکر کے ذریعہ قابل حصول

عصر غیبت کے بعد علماء کی سیرت بھی یہی رہی، چنانچہ انہوں نے بھی با مقصد عزاداری کا سلسلہ جاری رکھا۔ صرف عزاداری برائے عزاداری نہیں کی بلکہ اسے کر بلائی تہذیب و ثقافت، اصل اسلامی تعلیمات اور علوم محمد وآل محمد کی تبلیغ و تروی کا ذریعہ بنایا تاکہ دنیا میں اسلامی وانسانی اقدار کو تحفظ فراہم ہو سکے۔ دنیا میں اسلامی وانسانی اقدار کو تحفظ فراہم ہو سکے۔ عزائے سید الشداء معاشرہ کی حیات کا سبب

تاریخی واقعات مر معاشرہ کی تہذیب و ثقافت پراثر انداز ہوتے ہیں۔ ان واقعات سے حاصل ہونے والے سبق، عبر تیں اور تجربے قوموں کا عظیم سرمایہ ہوتے ہیں۔ لہذااس سرمایہ کی حفاظت اور اس کا احیاء ضروری ہے، اس لئے کہ ان واقعات سے معاشرہ کی حیات وابستہ ہوتی ہے۔

ان تمام واقعات میں انقلاب کر بلاایک عظیم اور نمایاں حیثیت کا حامل نظر آتا ہے۔ قیام کر بلا بظاہر نصف روز کے اندر شروع ہو کر ختم ہوجانے والاایک تاریخی واقعہ ہے لیکن بیدایک مسلّمہ حقیقت ہے کہ اس کے اعلیٰ الهی وانسانی مقاصد و پیغامات اس کی جاودانی کا سبب بنے ہیں۔ بیہ وہ پیغامات ہیں جن پر عمل پیرا ہو کر عالم انسانیت اپنے مطلوبہ کمال تک پہنچ سکتا ہے۔

کر بلا صرف ایک جغرافیا کا نام نہیں بلکہ ایک الهی کمتب، مقد س آئیڈ یالوجی اور انسانیت کو فروغ دینے والی روحانی یو نیور سٹی ہے جہاں سے عزت وسر بلندی، والی روحانی یو نیور سٹی ہے جہاں سے عزت وسر بلندی،

حریت و آزادی، عدل و انصاف اور مخالفت ظلم و استکبار کا درس ملتا ہے۔ یہی سبب ہے کہ تمام دیگر تاریخی واقعات وانقلابات کے برخلاف چودہ صدیاں گذر جانے کے باوجود کر بلاآج بھی زندہ ہے اور تا قیامت اس کی بقا کے فیامت اس کی بقا کے ضامن ہیں۔

جب اموی حکومت کی بربریت، ناانصافی اور جنایات اپنے عروج پر پہنچیں اور امام حسین نے روح اسلام، قرآن اور انسانیت کور فتہ رفتہ نابودی کی طرف جاتے دیکھا تو آپ نے ان حالات کے خلاف قیام کر نا

نا گزیر پایااور پھراپنے لہوسے جبین اسلام پر کر بلانامی ایک الیی عبارت تحریر کر دی جو تا قیام قیامت عالم انسانیت کو اصل اور خالص اسلام سے روشناس کراتی

اگر کربلانسل در نسل اپنی اصل شکل و صورت کے ساتھ منتقل ہوتی رہے تو یہ عظیم قربانی انسانی معاشرہ کو حیات عطا کرتی رہے گی۔ لیکن خدا نخواستہ اگر اسے فراموشی کے سپر دکیا گیا اور اس کی اصل حیثیت اور مقاصد و پیغامات میں تحریف کی گئی یا اس میں اوہام و خرافات کی آمیزش کی گئی تو نقصان بھی انسانی معاشرہ کا ہی ہوگا۔ ائمہ معصومین نے عزائے انسانی معاشرہ کا ہی ہوگا۔ ائمہ معصومین نے عزائے

امام حسین کے انعقاد پر جو اسقدر تاکید کی ہے اس کا

سبب یہی ہے کہ کربلانامی انسان سازی کا یہ الهی مکتب

م رزمانہ میں معاشرہ کے بھیجے وجود میں روح حیات پھونکتا رہے اور شمشیر پر خون کی فتح، ظلم پر عدل کی جیت اور باطل پر حق کی کامیابی کی بید داستال قیامت تک آنے والی نسلول کے لئے مشعل فروزال کھی ہر ر

ائمہ معصوبین ی نے لوگوں کو بھی عزائے امام حسین کے انعقاد کی دعوت دی ہے اور خود بھی مجالس عزامنعقد کی ہیں۔

امام سجاد گربلا کے بعد جب تک زندہ رہے واقعہ کر بلا کو یاد کرکے روتے رہے اور اتناروئے کہ آپ کا شار "بٹکائین" یعنی بہت زیادہ گریہ کرنے والوں میں ہوا۔ آپ کے گریہ کا یہ عالم تھا کہ جب بھی آپ کے

سامنے پانی لایا جاتا تھا تو کر بلا والوں کی تشنہ لبی کو یاد کر کے گریہ فرماتے تھے (صدوق، خصال، ج ۱، ص

امام محمد باقر مجھی عزائے سید الشہداء کا انعقاد کرتے سے اور دوسروں کو بھی اس عمل کی تاکید فرماتے سے ایک مجلس عزامیں کمیت نے نوحہ پڑھا توامام نے بہت گریہ فرمایا اور انہیں دعائیں دیں (شخ طوسی، مصباح المتجد، ص ۱۲۳)۔

امام موسیٰ کاظمٌ فرماتے ہیں کہ جب ماہ محرم آتا تھاتو پھر میرے باباامام جعفر صادق مجھی ہنتے نہیں تھے بلکہ آپ پر غم واندوہ کے آثار نمایاں رہتے تھے اور آپ

کے رخسار آنسوُوں سے تر ہوجاتے تھے، یہاں تک کہ روز عاشور اآپ کا بیہ غم شدید ہوجاتا تھااور مسلسل روکر

فرماتے تھے یہ وہ دن ہے جس میں میرے جد حسینً بن علیؓ کو شہید کر دیا گیا۔

ہمارے تمام ائمہ معصوبین نے عزائے سیدالشداء کو بے پناہ اہمیت دی ہے۔ ان ذوات مقدسہ کی میہ سیرت اس بات کا سبب بنی کہ چودہ صدیاں گذر

جانے کے باوجود عزائے امام ایک زندہ تحریک کی صورت میں انسانی معاشرہ کوسلسل حیات عطا کر رہی

ہے اور اپنے روحانی بیغامات سے تشنگان روحانیت کو سیراب کر رہی ہے۔

ظامرہ کہ اہل بیت اطہار یا خود امام حسین ہمارے انعقاد عزاکے محتاج نہیں ہیں۔ اگر معصومین نے عزائے اہل بیت کے انعقاد کی تاکید کی ہے تو اس کا سبب وہ آثار و برکات اور فوائد و نتائج ہیں جو اس کے ذریعہ انسانی معاشرہ کو نصیب ہوتے ہیں۔

منحمله:

### ا۔انسانی اقدار کی حفاظت

کر بلا کے پیغامات صرف مسلمانوں یا پیروان اہل بیت ؑ کے لئے ہی نہیں بلکہ پورے عالم انسانیت کے لئے ہیں۔ حریت وآزادی، عدل وانصاف کا قیام، ظلم کی مخالفت، مظلوموں کی حمایت،اچھائیوں کی ترو تج،

برائیوں کا مقابلہ ... یہ وہ عظیم پیغامات ہیں جن کے

کئے امام حسین ٹے اپنی، اپنے اہل و عیال اور اصحاب و انصار کی قربانی پیش کی ہے تاکہ قیامت تک انسانی اقدار کی حفاظت ہوتی رہے۔

عهد حاضر میں مرطرف ظلم وبربریت اور ناانصافی کا بول بالا ہے، جہاں دیکھئے نفرت کی ایک آگ گی ہوئی ہے، بے گناہوں کے خون کی ہولی تھیلی جارہی ہے، ایک دوسرے کے حقوق بڑی آسانی سے یامال کئے جا رہے ہیں، حاروں سمت تباہی کا ایک ایما وحشتناک منظرہے کہ انسانیت خون کے آنسورونے پر مجبور ہے۔ ایسے حالات میں امام حسین کے ان پیغامات پر عمل پیرا ہونے اور انہیں مشعل راہ قرار دینے کی سخت ضرورت ہے تاکہ کربلاسے الہام لیتے ہوئے ساج کی ہر برائی اور ہر ظلم وستم کے خلاف آ واز اٹھائی جائے، تحریک چلائی جائے اور یوں اپنی بیداری، زنده د لی اور یا کیزه انسانیت کا ثبوت بھی دیا جائے۔ جس طرح امام حسينٌ كا مقصد صرف مسلمانون کو ہی نہیں بلکہ پورے عالم انسانیت کو ظلم وستم سے نجات دے کر دنیا میں عدل وانصاف قائم کرنا تھا،

اسی طرح ہمیں بھی بلا تفریق مذہب و ملت اور

سر حدول کا لحاظ کئے بغیر ہر مظلوم کواس کا حق دلانے

اور ظالم کی مخالفت میں کوشاں رہنا ہوگا۔ اس لئے کہ

کر بلاسب کی ہے اور اس کا پیغام سب کے لئے ہے۔

امام حسین ً اور کر بلا کی اسی آ فاقی حیثیت کے بموجب

دنیا بھر کی متعدد ظلم مخالف تح یکوں اور انقلابات کے بانیوں نے بھی امام کے قیام کو ہی اپناآ ئیڈیل مانا اور آج بھی امام حسین میں نہیب و ملت کی قید کے بغیر کروروں دلوں میں بستے ہیں۔

خاور صدق و صفا، داور اثیار حسین کل جہاں قافلہ و قافلہ سالار حسین جوش میں آبادی

#### ۲۔اتحاد

اگر کر بلا مرکز اتحاد ہے تو عزائے سید الشداء کو بھی مرکز اتحاد باقی رہنا چاہئے اور اس کے ذریعہ عزاداران امام حسین کو امن و سلامتی اور اخوت و

برادری کا پیغام عام کرنا چاہئے۔ عزاداری کا یہ ایک عظیم مقصد بھی ہے اور پیغام بھی جس سے غافل ہونا مقصد عزاسے انحراف کے مترادف ہے۔

٣ ـ سيرت وكردار معصومين سے آشنائي

مجالس عزادینی تعلیمات کی تبلیغ و ترویج کامرکز ہیں۔ ان مجالس میں مجمد وآل محراً کے فضائل اور ان کی پاکیزہ سیرت کا تذکرہ ہوتا ہے۔ اہل بیت اطہاراً کہ جو اللہ تک پہنچنے کا اکلوتا ذریعہ ہیں، ان کی سیرت و کر دار پر عمل پیرا ہوکر ہی اصل اسلام سے آشنائی و آگاہی میسر آسکتی ہے۔ یہ مجلسیں وہ عظیم اجماعی سرمایہ ہیں جن کی بدولت ہمارا معاشرہ سیرت و کر دار معصومین سے فیضیاب ہوکر دنیاوآخرت میں سعادت و کامرانی حاصل کر سکتا ہے۔ چنانچہ اس ذکر سے اہل وکامرانی حاصل کر سکتا ہے۔ چنانچہ اس ذکر سے اہل بیت اطہاراً سے روحانی قرب بھی حاصل ہوتا ہے کہ جسے یہ قرب عاصل ہوجائے وہ یقیناً نجات یا فتہ ہے۔ ہیں جا معاشرہ

امام حسین کے مدینہ سے ہجرت کرتے وقت اپنے بھائی حضرت محمد حنفیۃ سے مقصد قیام کو بول بیان فرمایا تھا:

«وَ أَنِّي لَمْ أَخْرُجُ أَشِراً وَ لَا بَطِراً وَ لَا مُفْسِداً وَ لَا ظَالِماً وَإِنَّمَا حَرَجْتُ لِطَلَبِ الْإِصْلَاحِ فِي أُمَّةِ جَدِّي أُرِيدُ أَنْ آمُرَ بِالْمَعُرُوفِ وَ أَنْهَى عَنِ الْمُنْكُرِ وَ أَسِيرَ

بِسِيرَةِ جَدِّي وَ أَبِي عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ» ( بحار الانوار جہم ص ٣٠٠) \_

میں ہوس یا خود بیندی کی بنیاد پر اور فساد و ظلم پھیلانے کے لئے نہیں نکلا ہوں بلکہ میں اپنے نانا رسول اللہ کی امت کی اصلاح کے لئے جارہا ہوں۔ میں

امر بالمعروف و نہی عن المنکر کرنا چاہتا ہوں اور اپنے نانا اور بابا علی بن ابیطالب ؓ کی سیرت پر چلنا چاہتا

ابتدائے قیام میں ہی امام نے واضح فرمادیا کہ میرا مقصد قیام ، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر ، سیرت پینمبراکرم اور سیرت حضرت امیر المومنین کے ذریعہ نانا کی امت کی اصلاح کرنا ہے۔ یہ وہ مقصد اور پیغام

ہے جسے امام نے اپنی زبان عصمت سے بھر احت بیان فرمایا ہے۔ توظامر ہے کہ آپ کی یاد اور نام پر منعقد کی جانے والی عزاد اری اور مجالس غم کا مقصد بھی یہی ہے کہ اچھائیوں کی طرف دعوت دی جائے، برائیوں

، اور خرافات و بدعات سے روکا جائے اور سیرت محمد و آل محمد عاشرہ کی اصلاح کی جائے۔ جائے۔ جائے۔

عزائے سید الشداء ؑ کے دوران جب تاریخ کر بلا بیان کی جاتی ہے اور اس واقعہ کے اسباب و محرکات، دروس اور عبر توں پر روشنی ڈالی جاتی ہے توم زمانہ کا

انسان ان کا انطباق اپنے معاشرہ پر کرتا ہے اور غور و

فکر کے بعد سابی برائیوں اور ان کے ازالہ کی ضرورت کی جانب متوجہ ہوتا ہے۔ امام حسین اور ان کے اصحاب وانصار کے اوصاف و فضائل سن اور پڑھ کراپنے زمانہ کے سیج حسینیوں کی شاخت حاصل کرتا ہے اور شمر ویزید وابن زیاد جیسے ملعونوں کے حرکتوں سے آشنائی کے بعد اپنے دور کے شمر ویزید وابن زیاد ویسے آشنائی کے بعد اپنے دور کے شمر ویزید وابن زیاد درس لے کر اپنی فرض شناسی کی بنیاد پر حتی المقدور معاشرہ میں اچھائیوں کی تروت کے اور برائیوں سے مقابلہ معاشرہ میں اچھائیوں کی تروت کے اور برائیوں سے مقابلہ عزاداری اصلاح معاشرہ کا بہترین ذریعہ ہیں۔ کہاں تک ذکر کیا جائے کہ عزائے سید الشداء اور کہاں تک ذکر کیا جائے کہ عزائے سید الشداء اور ذکر مجمد وآل محمد کے بیناہ روحانی ومادی فوائد وآثار و ذکر میں جن کا بیان ایک مکمل کتاب چا ہتا ہے۔

واقعہ کر بلاکی یاداور عزائے امام حسین کے انعقاد میں م لحاظ سے بہترین اہتمام کرنا چاہئے اور جہال تک ہو سکے عظیم الشان انداز میں اس کا انعقاد کیا جانا چاہئے۔ م شخص حسب استطاعت اس اہتمام میں شریک ہو۔ لیکن اس سلسلہ میں ہوشیار و خبر دار رہنے کی ضرورت ہے کہ عزائے امام حسین نامی ہمارے اس عظیم سرمائے پر اسلام دشمن عناصر کی نایاک نظر

ہے۔ وہ بھی اس کی عظمت و اہمیت سے بخوبی واقف

دستمن کی ساز شوں سے ہو شیار

ہیں اور جانتے ہیں کہ یہ عزاداری ہی ہے جس نے کتب کر بلا کو آج تک لو گوں کے ذہن و دل میں تر و تازہ رکھا ہے اور یہی دین اسلام اور مذہب المبیت کی بقا کاایک اہم سبب بھی ہے۔ وہ خوب جانتے ہیں کہ اس قوم سے دولت عزانہیں چھینی جاسکتی۔ لہذااب ان کا منصوبہ بیے ہے کہ عزاداری اور یاد کر بلا کو اس کے اصل مقصد سے منحرف کر دیا جائے، مجالس کی شکل بگار دی جائے، اس مرکز اتحاد کو بھی سبب تفرقہ و اختلاف بنادیا جائے تاکہ عزاداری کاظامر تو باقی رہے کیکن اس کی وہ روح ختم کر دی جائے جس ہے اس قوم کو صحیح اسلام اور نعمت ایمان و عمل نیز حریت و آزادی، عدل وانصاف، مخالفت ظلم ، حمایت مظلوم اور عالمی انتکبار وسامر اجیت کے خلاف قیام کا درس ملتا

لیکن ہم پیروان مکتب کر بلا بھی اصحاب امام حسین ا سے درس حریت واتحاد لیتے ہوئے یہ عہد کرتے ہیں کہ دسمن کو اس کے منحوس عزائم اور نایاک مقاصد

لہذا عزاداری امام حسین میں شریک تمام افراد، حیاہے وہ بانی مجلس ہو یا انجمن کے عہدیداران و

میں ہر گز کامیاب نہ ہونے دیں گے۔

چاہے وہ بالی مجنس ہو یا البمن کے عہد یداران و ممبران، خطیب ہو یا نوحہ خواں، ماتمی دستہ ہو یا عام عزادار، مرد ہو یا عورت، بوڑھا ہو یا جوان ، سب کی

ذمہ داری ہے کہ اپنے قول و عمل سے مقاصد امام

# دومابي مجلّه علمي وتحقيقاتي اخترتابان | محرم الحرام وصفر المظفر ٢ ٣٠ اه

حسین گا تحفظ اور اس کی تبلیغ و ترویج کریں اور عزائے سید الشداء کوایک عظیم عبادت سمجھ کر انجام دیں اور اسے اللہ سے قربت کا بہترین ذریعہ سمجھیں۔
اس سلسلہ میں سب سے بڑی ذمہ داری مجالس کو خطاب کرنے والے علماء و خطباء پر عائد ہوتی ہے کہ وہ منبر کا صحیح استعال کریں، اسلام اور شریعت کی پاسداری کریں، اصل سیرت و فضائل معصومین بیان پاسداری کریں، اصل سیرت و فضائل معصومین بیان کریں، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے ذریعہ

اصلاح معاشرہ کی کوشش کریں۔ بانیان مجالس کی بھی ایک عظیم ذمہ داری ہے ہے کہ وہ صرف نیک، متی و پر ہیزگار، فرض شناس اور قوم کادر در کھنے والے علماء و خطباء کو مجالس و محافل سے خطاب کے لئے مدعو کریں۔ مقصد عزا کے تحفظ اور دسمن کو اس کے لئے ناپاک عزائم میں شکست سے دوچار کرنے کے لئے ان باتوں پر توجہ دینا بے حد ضروری ہے۔ اسی میں قوم کی کامیا بی ہے۔

## حضرت فاطمہ "سے منسوب پانچ افتخار

حضرت پینمبراکرم نے جناب فاطمہ زہراً سے فرمایا: میری پیاری بیٹی فاطمہ"! اس امت کے لئے افتخار ہیں اور وہ سب تجھ سے متعلق ہیں۔

(۱)سبسے بڑاافخاراس امت کے پینمبرہیں اور وہ تمہاراباباہے۔

(۲) تام نبیوں کے اوصاء (جانشیوں) میں سب سے بہترین جانشین علی ہیں جو تمہارے

تۇبىرى<u>ل</u> دىرە

(W) حن اور حمین مید دو بهترین پھول، جنت کے بوانوں کے سر دار ہیں ہو تمہارے بیٹے

ميل-

(۴) حمزہ بوشہید ول کے سر دار ہیں وہ تمہار سے بابا کے چیاہیں۔

(۵) مهدی (عج) تمهاری اولادول میں سے ہیں جس کے انتظار میں تام دنیاا نتظار رہے گی۔

(بحار الانوار، ج٢٥، ص٢٥)

# قرآن، امام حسین ٔ اور امام مہدی (عج) میں باہمی ارتباط

مع تحرير: مولانا سيد تعليم رضاجه فرى - طالب علم جامعة المصطفى (ص) العالميه - قم

مقدمه

محرم اور عاشورا کے سلسلے میں بیان بہت زیادہ ہے جنتا بھی عاشورا کی عظیم تحریک کے اسرار و فوائد کو بیان کرتے ہیں پھر بھی اس بیکراں دریا کے سامنے قطرہ کی مانند ہی نظر آتا ہے ، ہم تاریخ کے اس عظیم فیصلہ کن حادثہ کی اگرائیوں تک نہیں پہونچ سکتے ہیں ، فیصلہ کن حادثہ کی اگرائیوں تک نہیں پہونچ سکتے ہیں ، لیکن یہاں قرآن اور حادثہ عاشورا کے در میان پائے جانے والے گہرے رابطوں کو چند شکلوں میں بیان کر رہے ہیں تاکہ قرآن اور عاشورا کے ایک ساتھ ہونے کامشاہدہ کرسکتے ہیں :

قرآن اور امام حسین میں ار تباط کے شکلیں: یہاں قرآن اور امام حسین کے در میان پائے جانے والے ارتباط کی اہم شکلوں کو بیان کیا جار ہاہے:

پهلی شکل: کر بلا میں قدم قدم پر آیات قرآنی کی

امام حسین نے جب مدینہ سے مکہ کی طرف حرکت فرمائی تواس آیت کی تلاوت فرمائی: «رَبِّ نَجِنِي مِنَ

الْقَوْمِ اَلظَّالِمِينَ» (تصص، ٢١)؛ خداوندا! مجھے اس ظالم قوم کے شرسے نجات عطافر ما۔

اس کے بعد جب مکہ پہونچے ہیں تو امام تلاوت فرماتے ہیں: «وَلَمَاتَوَجَهُ تِلْقَاءَمَدُینَ قَالَ عَسی رَبِّی أَنْ یَهُدِینِی سَواءَ السَّبِیلِ» (قصص، ۲۲) اور جب شہر مدین کی طرف رخ کیا تو موسیؓ نے کہامیدہے کہ میرا

پرور د گار مجھے سیدھاراستہ بتائے۔

جب شہر مکہ میں لوگوں سے آپ نے ملا قات فرمائی تو قرآنی آیات کی روشنی میں لوگوں سے کہا: "اے لوگو! میں تمہیں اللہ کی کتاب اور اس کے رسول کی سنت کی طرف وعوت ویتا ہے "۔ (تاریخ طبری، جس،

ہے۔ شیخ مفید<sup>رح</sup>،ضحاک بن عبداللّٰہ نامی شخص سے نقل ...

کرتے ہیں ابن سعد کا ایک سپاہی ہمارے پاس سے
گزرا وہ سپاہی ہم لوگوں پر نظر رکھ رہا تھا اور ہمیں
گھیرے ہوئے تھااسی اثنا میں امام حسین، اس آیت کی
تلاوت فرماتے رہے تھے: ﴿ لَا مَحْسَمَةً اللّٰهِ لَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّ

تلاوت فرمات رہے ہے: «وَ لا یَحْسَبَنَّ الَّذِینَ كَفُرُوا أَنَّما نُمْلِي لَهُمْ كَيْرُ لِأَنْفُسِهِمْ إِنَّما نُمْلِي لَهُمْ

لِيَزْدادُو اإِثْماً وَلَهُمْ عَذابٌ مُهِينٌ»(آل عران، ١٥٨)؛ اور کافر لوگ میه خیال نه کریں که ہم جوان کو مہلت دیئے جاتے ہیں تو یہ ان کے حق میں اچھاہے۔ (نہیں بلکه) ہم ان کو اس لئے مہلت دیتے ہیں کہ اور گناہ کرلیں۔ آخر کاران کو ذلیل کرنے والاعذاب ہوگا۔ دوسری شکل: شہادت کے بعد تلاوت قرآن: امام حسین اور آپ کے صحابیوں کی شہادت کے بعد بھی ہم قرآن اور امام حسین کے در میان ارتباط کا مشامده بخوبی کر سکتے ہیں، چنانچہ متعدد روایات کی روشنی میں آیا ہے کہ: امام حسینٌ کا سر مبارک قرآن کی تلاوت فرمار ہاتھا، جناب زید بن ارقم بیان کرتے ہیں کہ میں نے خود سر امامؓ سے سنا کہ وہ اس آیت کی "للوت فرمار ما تها: «أَمُ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحاب الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُوامِنُ آياتِناعَجَباً» (كهف ٩)؛ كياتم خيال كرتے ہو كه اصحاب كهف اور اصحاب لوح والے ہمارے نشانیوں میں سے عجیب تھے۔ اسی طرح ایک یہودی کہتا ہے کہ میں نے امام حسین کے سر مبارک سے اس آیت کی تلاوت سی: «وَ سَيَعْلَمُ اَلَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ» (شعراء، ٢٢٧) - اور ظالم عنقريب جان ليل

گے کہ کون سی جگہ لوٹ کر جاتے ہیں۔

تيسري شكل: قرآن اور زيارت امام حسينً:

قرآن مجید کا ایک اہم اصول جس پر قرآن بہت تاکید کرتاہے وہ نیک واچھے لوگوں سے عشق و محبت کرنا ہے اور برے اور بدکار لوگوں سے نفرت کرنا

اگرہم امام حسین پرسلام پڑھتے ہیں تو ہمیں قرآن فے سیکھایا ہے چنانچہ متعدد آیات میں بیان ہوا ہے: «سَلامْ عَلَی نُوحِ فِی الْعالَمِینَ» تمام جہان میں نو گر سلام (صافات، ۹۷) «سَلامْ عَلی إِبْر اهِیمَ؛ ابراہیمٌ پر سلام ہو (صافات، ۱۰۹)۔ «سَلامْ عَلی مُوسی وَ ھارُونَ» موسی اور ہارون پر سلام

ہو (صافات، ۱۲۰)۔ «سَلامٌ عَلَى إِلَى اسِينَ»؛ آل ياسين پر سلام ہو (صافات، ۱۳۰)۔

اسی طرح اگر پیغیر اور آپ کی آل پاک پر صلوات وسلام پڑھتے ہیں توبہ بھی قرآن ہی نے بتایا: «إِنَّ اللهُ وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النّبِيِّ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آهَهُ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسْلِيماً»؛ (احزاب، ۵۲)؛ خدااور اس کے فرشتے پیغیر پر درود جیجے ہیں۔ مومنو خدااور اس کے فرشتے پیغیر پر درود جیجے ہیں۔ مومنو

ا تم بھی ان پر دُرود اور سلام بھیجا کرو۔ (واضح رہے کہ کثیر روایات کی بناپر اس آیت کے ذیل میں اہل بیت بینیمبڑ بھی شامل ہیں، بلکہ اگر کوئی فقط نبی پر صلوات مسیحے پر اکتفا کر تاہے تواس کی صلوات ادھوری ہے)۔ اسی طرح اگر بنی امیہ اور حکومت حق کے غاصبوں اور تاریخ انسانیت کے تباہکاروں پر لعنت و نفرین اور تاریخ انسانیت کے تباہکاروں پر لعنت و نفرین

کرتے ہیں تو یہ بھی ہم نے قرآن ہی سے سیھا ہے:

«إِنَّ الَّذِينَ يُؤْ ذُونَ اللهَ وَ رَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهَ فِي الدُّنْيا وَ

الْآخِرَةِ وَ أَعَدَّلَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً» (احزاب،۵۵)۔ جو

لوگ خدا اور اس کے بینمبر کو رنج پہنچاتے ہیں ان پر

خدا دنیا اور آخرت میں لعنت کرتا ہے اور ان کے لئے

اس نے ذلیل کرنے والا عذاب تیار کررکھا ہے۔

چو تھی شکل: قرآن اور عزاداری:

چو تھی شکل: قرآن اور عزاداری:

پیر میں عزاداری کا خود ذکر آیا ہے خود خداوندعالم نے متعدد آیات میں مومنین پر ہونے

والے مظالم و مصائب كا تذكره كيا ہے ؛ چنانچہ سوره بروج ميں اصحاب اخدود كا تذكره يوں فرماتا ہے : «قُتِلَ أَصْحابُ الْأُخْدُودِ . . . »؛ كم خند قوں (ك

کھودنے) والے ہلاک کر دیئے گئے، آگ (کی خندقیں) جس میں ایندھن (جھونک رکھا) تھا، جب

کہ وہ ان (کے کناروں) پر بیٹھے ہوئے تھے، اور جو ( سختیاں) اہل ایمان پر کر رہے تھے ان کو سامنے دیکھ

رہے تھے ، ان کو مومنوں کی یہی بات بری لگتی تھی کہ وہ خدا پر ایمان لائے ہوئے تھے جو غالب (اور)

قابل ستائش ہے۔ (سورہ بروجی آیت ۴۔۸)۔

اس کے علاوہ بہت سی آیات ہیں جن میں مصیبتوں کا ذکر کیا گیا ہے جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ مصائب اور مشکلات کا بیان کر ناخود پر ور د گار کی شیوہ

ہے اور اس پر عمل کرتے ہوئے عاشورا کے مصائب کو بیان کرنا بھی قرآنی اور الهی طریقہ پر عمل کرنا ہے۔

پانچویں شکل: قرآن اور عاشورا کا ہمیشہ باقی رہنا:

رسول اکرمؓ نے کئی بار اور متعدد شکلوں میں بیان فرمایا ہے کہ: میں تمہارے در میان دو چیزیں چھوڑ کر جا رہا ہوں ، ایک کتاب الی اور دوسرے میرے

املبیتٌ، یه دونول چیزیں تبھی حدا نہیں ہو نگے(میر حامد حسین، عبقات الانوار، ۱۲۳اش، ۱۸۶)۔

یہ کلام نبوگ امام حسینؑ کے ہمیشہ باقی رہنے کے راز کو بیان کرتا ہے ، آپ رسول اللّٰہ کے بیٹے ہیں اور ان کی پاکیزہ عترت میں سے ہیں جن کی جان و روح فیمتی حقائق سے بھری ہوئی ہے اور قرآن خداوندعالم

کی ہمیشہ رہنے والی کتاب ہے توامام حسین مجھی کتاب فران میشہ باقی خدا کی بولتے ہوئے مفسر ہیں اور دونوں ہمیشہ باقی رہنے والے ہیں۔(بحارالانوار، ۲۵۶، ص۲۱۵)۔

چھٹی شکل: قرآن اور عاشوراسے رابطہ ورشتہ: میں ہمیت میں برین سلما میں اسال کیا ت

ایک اہم ترین بحث اس سلسلے میں یہ بیان کی جاتی ہے کہ قرآن مجید اور عاشورا کی عظیم درس گاہ سے ہم کیسے ارتباط برقرار کریں اور کیسا رابطہ ہماری زندگی کو زیادہ موثر بناسکتاہے؟

اس سوال کے جواب میں ہم یہاں دیگر روابط و شکلوں کو نظر انداز کرتے ہوئے تین طرح کے اہم

رابطوں اور شکلوں کو بیان کرتے ہیں جن پر ہمیں پوری پابندی کرنے کی کوشش کرنا چاہئے: ا: قرآن و حسینی درسگاہ سے علمی ارتباط:

ا: قرآن اور امام حسین دونوں ہی ہمیں علم کے عظیم دریا میں داخل کردینے کے لئے کافی ہے۔ قرآن کے کلمات کو پہچانا، قرآنی آیات کی تفسیر، مختلف بیانات و ادبیات کی شاخت سے ہم بے شار بحثوں اور علوم کے دریچوں تک بہونچ سکتے ہیں۔اسی طرح امام حسین اور عاشورا کے ذریعہ بھی ہم ادبیات، تاریخ ، معارف عاشورا کے ذریعہ بھی ہم ادبیات، تاریخ ، معارف اسلامی، ظلم و ستم کے خلاف انقلاب ، صالح و بہترین معاشرے کو وجود میں لانے والے عوامل و ذرائع کی شاخت حاصل کر کے دنیا کو معنوی وروحانی اعتبار سے گلتان بناسکتے ہیں۔

### ۲: حصول برست:

قرآن اور امام حسین دونوں ہی سے برکت حاصل کرنے والا رابطہ آج کے زمانے میں بہت رائج ہے، برکت و تالا رابطہ آج کے زمانے میں بہت رائج ہے، برکت و تبرک کے مسئلہ کو خود قرآن مجید نے متعدد نمونے پیش فرمائے ہیں جسیا کہ آیا ہے کہ حضرت یعقوب کی آ تکھوں کی روشنی جانے کے بعد حضرت یوسف کے پیرا ہمن کی برکت سے دوبارہ روشنی حاصل ہوئی ہے (یوسف، ۹۳)۔ اسی طرح خود قرآن میں مرک حاصل کرنے کی آج کے زمانے میں رائج صور توں میں قرآن کا بوسہ لینا، سفر کے آغاز میں رائج صور توں میں قرآن کا بوسہ لینا، سفر کے آغاز میں

قرآن کے بینچ سے گررنا، قرآن کوساتھ میں رکھنا، قرآن کے ذریعہ بیاروں کے لئے شفاطلب کرنا، قرآن سے استخارہ کرنا وغیرہ مسلمانوں کی اکثریت کے نزدیک مسلم و متفقہ عمل ہے۔ حضرت امام حسین کی شخصیت اور عاشوراء سے مربوط امور جیسے غم حسین میں ماتم کرنا، توسل کرنا، تربت حسین کا ساتھ میں رکھنا، سجدہ کرنا، میت کے ساتھ میں رکھنا، بیچ کی ولادت پر خاک شفا کو چکھانا، ضر تکے، علم مبارک کو چومنا، مجلسوں میں شرکت وغیرہ بیہ سب محتب امام حسین سے تبرک حاصل کرنے کی شکلیں ہیں اور ان میں میں سے بہت سے طریقے عام مسلمانوں بلکہ غیر مسلموں کے نزدیک بھی مور دیسند ہیں۔ اور شیعوں کے در میان تو بیر رابطہ بہت ہی عمیق رہا ہے۔ شیعہ

اس مقام پر ہم سب کو بہت سوچنااور سمجھنا ہوگا کہ جب قرآن اور امام حسین سے مربوط ظاہری چیزیں ہمارے تیرک وبر تت کے لئے بہت زیادہ مہم و قابل احترام ہیں اور ہم ہمیشہ اس طرح سے فائدہ اٹھاتے رہے ہیں اور اپنی دلی مرادوں کو یاتے ہیں، توکیوں نہ

قرآن اور تعلیمات امام حسینً پر عمل کر کے اپنے لئے

ہمیشہ سے حصول تبرک کے لئے امام حسین اور آپ

سے منسوب امور سے مرتبط رہے ہیں اور ظامری و

باطنی لحاظ سے برکت حاصل کرتے رہے ہیں۔

د نیاوآ خرت میں روحانی سکون اور حقیقی بر ست حاصل کرنے کی کوشش کرتے رہیں۔

### m: قرآن وعاشوراسے عملی ارتباط:

قرآن اور امام حسین کی زندگی، خاص طور پر تخریک عاشوراء ہمارے لئے میدان عمل میں بہت موثر ہے، دونوں ہی ہمیں باعمل بنانے کے لئے ہے؛ حسیا کہ خداوندعالم قرآن مجید میں فرماتا ہے: «فَمَنْ کَانَ یَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلْیَعْمَلُ عَمَلاً صالِحاً وَ لا یُشُرِکْ بِعِبادَةِ رَبِّهِ أَحَداً» (کہف، ۱۱۰)؛ جو شخص اپنی پروردگار سے ملنے کی امید رکھے چاہیئے کہ عمل نیک پروردگار سے ملنے کی امید رکھے چاہیئے کہ عمل نیک کرے اور اپنے پروردگار کی عبادت میں کسی کو شریک

یعنی قرآن و امام حسین سے علمی اور برکت والا رابطہ تنہاکافی نہیں ہے بلکہ دونوں ہی کی پناہ میں رہنا اور ان کے سایے میں زندگی گزارنا ضروری ہے۔ حدیثوں کے مطابق جب فتنوں ، مختلف فتم کے علینہ جوں اور خطروں کا سامنا ہو اور تاریک شبوں کی مانند گر اہیوں اور باطل کا سایہ زندگی کو گھیر لے تو قرآن و اہل ہیت کی پناہ میں رہنا چاہئے۔ یعنی قرآن پر عمل ہم کو اندھیروں سے نور کی طرف تھینچتا ہے اور مشکلات اندھیروں سے نور کی طرف تھینچتا ہے اور مشکلات سے باہر نکالتا ہے، قرآنی مفاہیم کو چھوڑ کر ظاہری رابطہ ہمیں کہیں بھی نہیں بھی نہیں بھونیا سکتا ہے بلکہ ہمیں رابطہ ہمیں کہیں بھی نہیں بھونیا سکتا ہے بلکہ ہمیں

چاہئے کہ ہم اپنے اجتماعی، سیاسی، فرہنگی اور اقتصادی میدانوں اور مشکلات کے حل کے لئے قرآن کو اپنے عمل اور کا موں میں ساتھ رکھیں اور قرآن سے نجات کی راہ حاصل کریں۔

امام حسین اور عاشورا سے رابطے میں بھی اگر ہم امام حسین کو اپنا قائد، سر دار و پیشوا کی نگاہ سے دیکھتے ہیں تو کیونکہ آپ عملی زندگی کے لئے ایک رول ماڈل و کامل آئیڈیل ہیں، آپ نے زندگی کی تمام اقدار کو عملی طور پر میدان میں پیش کیا ہے لہٰذا ہمیں بھی امام حسین کی طرح ظالموں کے مقابلے کھڑے رہنا ہوگا اور ہر قسم کی ذلت سے دور

خلاصہ یہ کہ اگر امام حسین ہمارے عمل و کردار کے مقدا و امام ہوں تو ہم تمام میدانوں کی مشکلات میں کامیاب و کامران ہوسکتے ہیں لیکن نہایت افسوس ہے آج ہم نے اپنی عزاداریوں ، مجلسوں ، جلوسوں ، تعزید داریوں اور علم مبارک ... اور اسی طرح قرآن مجید کو بھی صرف ظاہری طور پر تبرک اور برکت

حاصل کرنے کی حدییں محدود کرر کھاہے اور عملی لحاظ سے ہمارارابطہ بہت ست اور کمزور ہوتا جارہا ہے جسے مضبوط کرنے کی نہایت ضرورت ہے۔

روع و ی به یک رود کام مهدی (ع) میں ارتباط کی اللہ اللہ کا الم کا اللہ کا اللہ

تحریر کے اس جھے میں حضرت امام حسین اور حضرت امام مہدی (عج) کی بعض اہم شاہتوں اور رابطوں کی شکلوں کا ذکر کیا جارہاہے:

ا يهلى شكل: امام حسينٌ اور امام زمانه (عج) دونول "فارالله" بين:

عربی زبان میں " ٹار " "خون" اورانتقام و خونځوائی کے معنی میں آیا ہے۔(الطریکی، مجمع البحرین، ج، معین، ج، ص

۱۱۸۵، مفردات راغب اصفہانی، ص۸۱)۔ اور "ثار الله" کے لئے کے لئے مختلف معانی ذکر کئے گئے ہیں اور مرایک اپنی جگہ پر تفسیر طلب ہے۔

مجموعی طور پر روایات کی روشی میں امیر المؤمنین اور امام حسین کو "فار الله" کہا گیا ہے اور زیارات میں ہم پڑھتے ہیں: «السّالامُ عَلَیْکَ یا فارَ الله وَابْنَ فارِ هِ وَالْوِتْرَ الْمَوتُورَ» (مفاتح الجنان) ؛ان کے خون کا ولی

و وارث خود خداہے اور خداخود ہی ان کے خون کابدلہ ان کے قاتلوں سے لے گا۔ کیونکہ ان دو بزرگوں کا خون بہا کر دشمنان دین اس مقدمے میں خدا کے

سامنے مدعا علیہ کے طور پر فریق بنے ہوئے ہیں اور یہ دشمنان دین حقیقت میں حریم الهی کے خلاف جارحیت

و تجاوز کے مرتکب ہوئے ہیں۔ جبیباکہ حضرت امام

صادق سے منقول ایک زیارت کے جملات میں آیا ہے

«انک ثارالله فی الارض من الدم الذی لا یدرک ثاره احد من (اهل) الارض (الا باولیائک)، و لا یدرکه الا الله وحده»؛

(بحار الانوار، ج ۱۰۱، ص ۱۶۸)؛ اے حسین ً! آپ زمین پر خون خدا ہیں۔ وہی خون جس کا انتقام (ان کے وار ثوں

کے علاوہ) کوئی نہیں لے پائے گا۔اور خدا کے علاوہ اس کاانتقام کوئی نہیں لے گا۔

خون امام حسین کے انقام کا مسکلہ متعدد روایات کی روشنی میں امام زمانہ (عج) سے مربوط بھی بیان کیا گیا ہے کہ خداوندعالم کی جانب سے آپ ظہور کے بعد ایک اہم کا انقام خون حسین کا کریں گے۔قرآن مجید

میں ارشاد ہوتا ہے کہ:

﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللهَّ عَلى

﴿ فَخِرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾؛ "جن لوگوں پر ظلم کیا گیا ہے انہیں

خنگ و دفاع کی اجازت ہے اور خدا ان کی مدد پر قادر

ہے " (حج، ۳۹)۔ اس آیت کو متعدد روایات میں
حضرت امام مہدی (عجی) سے مربوط بیان کیا گیا ہے

حضرت امام مہدی (عجی) سے مربوط بیان کیا گیا ہے

جيباك الم صادق فرمات بي : «...إِنَّهَا هُوَ الْقَائِمُ (عج) إِذَا خَرَجَ يَطُلُب بِدَمِ الْحُسَيْنِ وَ هُوَ الْقَائِمُ (عج) إِذَا خَرَجَ يَطُلُب بِدَمِ الْحُسَيْنِ وَ هُوَ قَوْلُهُ نَحْنُ أَوْلِيَاءُ الدَّمِ وَطُلَّابِ التِّرَةِ (الدِّيَةِ)»؛ الله قَوْلُهُ نَحْنُ أَوْلِيَاءُ الدَّمِ وَطُلَّابِ التِّرَةِ (الدِّيَةِ)»؛ الله آيت سے مراد قائم آل مُحَرَّب جو ہمارے مظلوم جدامام حسينً کے خون کے انقام کے لئے قيام کريں حسينً کے خون کے انقام کے لئے قيام کريں

گے " (بحار الانوار ، ج۲۲، ص۲۲۷؛ ج۵۱، ص۲۷) \_

مہدی (عج) کو "منتقم خون خدا" بیان کیا گیا ہے لہذا دونوں حضرات میں گہرار ابطہ پایا جاتا ہے۔ اس سلسلے میں مزید مطالب کوآئندہ بیان کیا جائے گا۔

ن*د کور*ہ روایات کی روشنی میں جہاں امام حسینؑ کو

"فار الله" خون خدا بیان کیا گیا ہے اسی طرح امام

۲۔ دوسری شکل: امام حسین اور امام زمانہ (عج) دونوں "طرید"، "شرید" اور "وتر الموتور" ہیں۔ "طرید "کے معنی گھر و کاشانہ چھوڑنے پر مجبور کیا جانے والا اور بر کنار کیا جانے والا۔

"شرید" طرید کی مانند ہے اور اس کے معنی بے وطن ہونے والا اور وطن کو چھوڑنے پر مجبور کیا جانے والا۔

"و تر المو تور " کے چند معنی ہیں: • • • میں برین

ا۔ وہ فرد جو خود بھی جرم کا نشانہ ہے اور اس کے اہل خاندان پر بھی ظلم کیا جائے۔

۲۔ وہ انسان جس کو اس کے اہل خاندان کے ساتھ قتل کیا گیا ہو۔

س۔ وہ آکیلا فرد جس کے خاندان کے افراد کو قتل گیا ہو۔

۴۔ وہ تنہاانسان جس کواہل خاندان کے ہمراہ قتل کیا گیا ہواور اس کاانتقام نہ لیا گیا ہو۔

۵۔ یگانۂ دوران لینی وہ جو انسانی کمالات میں بے مثل و منفر دہو۔

(کتاب "بر رسی و تحلیلی پیرامون زیارت عاشورا"، ۸۶ سی سیسی عشقه «صریسون)

ص ۸۲ - کتاب "مدرسه عشق " ص ۸۲ ) \_ .

امام مہدی (عج) بھی ولادت کے بعد سے غیبت صغری اور اس کے بعد غیبت کبری سے لے کر آج تک چونکہ اپنے گھر و وطن سے دور ہیں اور بے جرم وخطا

ہمیشہ و شمنوں کے نرغہ میں گرفتار ہیں لہذا آپ بھی امام حسینؑ سے شاہت رکھتے ہیں۔

مشترکه بین:

س۔ تیسری شکل: دونوں اماموں کے اہداف

حضرت امام حسینؑ کے قیام کا مقصد اور ہدف جسیا

کہ دسیوں اقوال کی روشنی میں معلوم ہوتا ہے کہ حق و صداقت اور دینی و انسانی اقدار کی زندگی اور معاشر ہ اسلامی اور معاشر ہ انسانی کی اصلاح کرنا تھااور ظلم وستم

کی نابودی اور عدل وانصاف کی حکمرانی قائم کرناہے۔ حبیباکہ زیارت اربعین میں بھی بیان ہواہے کہ:

"امام حسین اپناخون تیری (یعنی الله کی) راه میں قربان کیاتا کہ انسانون کو نادانی اور گمراہی سے نجات دلائیں "۔(مجلسی، بحارالانوار، ۵۲۶، ص۴۸۸ ۳۸۹ (۳۸۹)۔

امام زمانہ (عج) کی ذات بھی اس لحاظ سے امام حسین گی طرح ہیں جسیا کہ امام باقر نے فرمایا: "جب ہمارا قائم قیام کرے تووہ باطل کو حتمی طور پر نیست و نابود

کریں گے "۔ (کلینی،اصول کافی،ج۸،ص۲۷۸)۔

جیسی ہے اور دونوں کا زمانہ فساد اور گناہ و بے دینی اور برعتوں کی عالمی تروی کے لحاظ سے ایک جیسا ہے اور دونوں کے اصحاب خاص ایک جیسی معرفت و محبت و اطاعت کے مدارج پر فائز ہیں (بحار الانوار، ج۵۶م، ص۲)۔

دونوں شخصیتوں کی عصری صورت حال ایک

**کے اہداف میں مما ثلت:**امام حسین قرآن اور سنت نبوی کے احکام اور
سنتوں کے احیاء اور بنوامیہ کی حاکمیت کی وجہ سے

۵- پانچویں شکل: قیام مهدی(عج) و قیام حسینگا

پھلنے والی بدعتوں اور دین میں رائج ہونے والی تخریفات کے خاتمے کے لئے اٹھے اور مکہ معظمہ سے کر بلائے معلیٰ کی طرف سفر کے دوران راستے میں اپنے قیام کے محرکات بیان کرتے ہوئے فرمایا: میں اپنے نانا رسول اللہ کی امت میں اصلاح کے لئے اٹھا ہوں؛ میں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرنا چاہتا

چاہتا ہوں (بحار الانوار، جا۵، ص۱۳۰)۔ امام حسینؑ کے کلام کے مجموعے سے تحریک عاشورا کے اعلی و اہداف و اغراض کا بخوبی اظہار ہوتا

مول اور اینے نانا رسول اور اینے والد امیر المؤمنین

علیّ بن ابی طالبؓ کی سیرت پر کاربند رہنااور عمل کرنا

ہے اور معلوم ہوتا ہے کہ آپ قرآن، سنت رسول اور سیرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب کے احیا اور انح افات اور گر اہیوں اور بدعتوں کے ختمے، حق کو حاکم بنانے اور حق پرستوں کو حاکمیت بخشنے، سمگروں کی حکومت کی استبدادیت و آمریت کو نابود

کرنے اور ساجی و معاشی شعبوں میں عدل و قسط کے فروغ کے لئے کر بلا تشریف فرما ہوئے تھے اور یہی قیام عاشورا کے اہداف و مقاصد تھے۔

دوسری طرف سے جب ہم عالم بشریت کے نجات دہندہ حضرت امام مہدی(غج) کے قیام اور آپ(غج) کی عالمی حکومت کے مطمع نظر کا جائزہ لیتے

ہیں وہاں بھی یہی اہداف و مقاصد نظر آتے ہیں اور حتی کہ عبارات اور الفاظ بھی ایک جیسے ہیں۔
امیر المؤمنین علی بن ابی طالبؓ، حضرت مہدی (عجی) کی حکومتی روش کی تشر سے کرتے ہوئے فرماتے ہیں: جب دوسرے ہوائے نفس اور نفسانی فرماتے ہیں: جب دوسرے ہوائے نفس اور ترجیح دیں، امام مہدی (عجی) نفسانی امیال و خواہشات کو ہدایت کی مہدی (عجی) نفسانی امیال و خواہشات کو ہدایت کی طرف لوٹاتے ہیں اور ایسے حالات میں۔جب دوسرے طرف لوٹاتے ہیں اور ایسے حالات میں۔جب دوسرے اپنی رائے سے قرآن کی تفسیر کرتے ہیں۔ امام

مہدی (عج) آراء و عقائد کو قرآن کی طرف لوٹائیں

گے۔ وہ لوگوں کو بتا دیں گے کہ کس طرح نیک

سیرت اور روش کے ساتھ عدل و قسط کے مطابق

عمل کیا جاسکتا ہے اور وہ قرآن سیرت نبوی کو زندہ

کریں گے (الزام الناصب، ص ۱۷۷)۔
امام باقر فرماتے ہیں: قائم آل محمد (ص) لوگوں کو
کتاب اللہ اور سنت رسول اور ولایت علی بن ابی طالب اور ان کے دشمنوں سے بیزاری و برائت کی طرف دعوت دیں گے۔ (ینائیج المودة، جس، ص ۲۲)۔

امام صادق فرماتے ہیں:

"حضرت مہدی (غج) عالمی سطح پر دین میں رائج ہونے والی بدعتوں کا خاتمہ کریں گے اور ان کے بدلے رسول کی تمام سنتوں کو یکے بعد دیگرے رائج و نافذ کریں گے "۔(دلائل الاملة، ص٢٣٩)۔

۲۔ چھٹی شکل: حضرت مہدی (عج)؛ امام حسین ً کے خون کے منتقم:

امام حسین اور امام مہدی (عج) میں ایک رشتہ اور رابطہ خون کے انتقام کا بھی پایا جاتا ہے جسیا کہ گذشتہ مطالب میں اشارہ کیا گیاہے۔

امام مہدی (عج) کے القاب میں سے ایک لقب خود " منتقم " ہونا ہے۔ امام (عج) کے لئے اس لقب کے انتخاب کے لئے اس لقب کے انتخاب کے لئے الل بیت کی روایات میں متعدد اسباب بیان ہوئے ہیں۔ امام محمد باقر سے پوچھا گیا کہ اللہ کے آخری ولی اور ججت کو قائم کیوں کہا جاتا ہے؟ امام نے فیل اور ججت کو قائم کیوں کہا جاتا ہے؟ امام نے فیل ا

«لُمَّا قُتِلَ جَدِى الْحُسَينُ صَلَّى اللَّهَ عَلَيهِ ضَجَّتِ
الْمَلَائِكَهُ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِالْبُكَاءِ وَالنَّحِيبِ وَ قَالُوا:
إِلَهَنَا وَسَيدَنَا أَتَغْفَلُ عَمَّنُ قَتَلَ صَفُوتَكَ وَابْنَ صَفُوتِكَ وَابْنَ وَجَلَّالِي وَجَلَّ إِلَيهِمْ: قَرُّ وا مَلَائِكَتِي فَوَ عِزَّتِي وَجَلَالِي وَجَلَالِي لَالْأَنْتِهِمَنَ مِنْهُمْ وَلَوْ بَعْدَحِينٍ ، ثُمَّ كَشَفَ اللَّهَ عَزَ وَجَلَالِي عَنِ الْأَنْتِهِمَنَ مِنْهُمْ وَلَوْ بَعْدَحِينٍ ، ثُمَّ كَشَفَ اللَّهَ عَزَ وَجَلَا عَنِ الْأَنْتِهِمَ مِنْهُمْ فَا لِمُكَاثِكِهِ فَسَرَّ تِ الْمُلَائِكَةِ فَسَرَّ تِ الْمُلَائِكَةِ فَسَرَّ تِ الْمُلَائِكَةِ فِلْكَالِي اللَّهُ الْمُلَائِكَةِ فَسَرَّ تَ الْمُلَائِكَةُ فِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ ع

"جب دستمنول نے میرے جد امجد امام حسین کو شہید کیا تو فرشتے مغموم ہوئے اور روتے اور آہ و نالہ کرتے ہوئے بارگاہ الهی میں عرض کیا: خداوندا! پروردگارا! کیا تو ان لوگوں سے درگذر کرے گا جنہوں نے تیرے برگزیدہ بندے اور تیرے
برگزیدہ بندے کے فرزند کو بزدلانہ طریقے سے قبل
کیا؟ تو خداوند متعال نے فرشوں کے جواب میں ارشاد
فرمایا: اے میرے فرشتو! میری عزت و جلال کی
قشم! میں ان کا انقام لونگا چاہے اس میں کافی طویل
عرصہ لگ جائے۔ اس کے بعد خداوند متعال نے امام
حسین کے فرزندوں کا سابیہ دکھادیا اور پھر ان میں سے
ایک کی طرف اشارہ کیا جو حالت قیام میں تھے اور
فرمایا: میں اس قائم کے ذریعے امام حسین کے دشمنوں
فرمایا: میں اس قائم کے ذریعے امام حسین کے دشمنوں
سے انتقام لونگا"۔ (بحار الانوار، ج۵۴، ص۲۲۱)۔
سلطاناً ... ، ، اور جو مظلومیت کے ساتھ قبل ہو، ہم
سلطاناً ... ، ، ، اور جو مظلومیت کے ساتھ قبل ہو، ہم

ص ۵۵۹)۔

خلاصہ سے کہ اہداف کے مشتر ک ہونے کے علاوہ،
امام مہدی (غ ) کے قیام کے بعد عالمی حکومت کے
قیام کے زمانے میں وہ تمام تر اہداف و مقاصد جامہ
عمل پہنیں گے جو امام حسین نے کر بلا میں بیان کئے
تھے اور تحریک عاشورا بار آ ور ہوجائے گی اور تحریک
حسینی اور ظہور مہدی (غ ) کی برست سے پوری دنیا میں
عدل وانصاف کا دور دورہ ہوگا۔ اور آ دم سے لے کر

رسول اکرم تک، تمام انبیاء کے اہداف حاصل

ہوجائیں گے اور آ دم کے فرزند صلح وامن وسلامتی

اور سعادت کامزہ چکھیں گے۔

امام حسین ہیں جو مظلومیت کے ساتھ قتل کئے گئے

اور «جَعَلنا لِوَلْتِه سلطاناً» سے مراد حضرت امام

مهدى (عج) بين- (البربان في تفسر القرآن، جم،

# زیارت حسینی ؑ سے فرار کا نتیجہ

حضرت امام صادق فرماتے ہیں:

نے اس کے وارث کو تسلط عطا کیا ہے۔ کی تفسیر میں

امام صادقؓ نے فرمایا: "اس آیت میں مظلوم سے مراد

«جو شخص امام حسین کی زیارت کے لئے نہ جائے یہاں تک کہ مر جائے تواہیا شخص دین وائیان کے لحاظ سے ناقص ہے اور اگر جنت میں داخل ہو جائے تواس کا درجہ تمام اہل ایمان سے کم ہے»۔

(كامل الزيارات، ص١٩٣، باب٨٥، حديث٢)\_

# شب عاشور کی مہلت اور حکمتیں

• تحرير: جمة الاسلام مولاناسيد عجد مجتبي على رضوى، ديلى، مند

تمهيد

معرکہ کربلا اور انقلاب حسینی کی تاریخ محاج تعارف نہیں ہے تاریخ اسلام سے مخضر آشنائی رکھنے والے بھی کربلا کو جانتے ہیں۔ اور اس کی اہمیت اور عظمت کے قائل ہیں۔ تاریخ کربلا کو ئی گو گئی تاریخ نہیں ہے بلکہ بولتی ہوئی تاریخ ہے اور اس کے تمام نہیں ہے بلکہ بولتی ہوئی تاریخ ہے اور اس کے تمام کیبلوؤں کو خود امام حسین نے بار ہااپنے واضح بیانات کے ذریعہ روشن کیا ہے۔ یہ ایک ایسا عظیم اور معرکة الاراء انقلاب ہے کہ جس کے تمام تر جزئیات بھی کابوں میں موجود ہیں۔ جس سے بخوبی واقعۂ کر بلا کو کتابوں میں موجود ہیں۔ جس سے بخوبی واقعۂ کر بلا کو

مسجھنے میں مدو ملتی ہے۔ جبیا کہ خود انقلاب کے پہلے

ہی دن امام حسین ٹنے اپنے قیام کا مقصد واضح کر دیا کہ

یہ کس طرح کا انقلاب ہے اور کیوں ہے؟

آغاز انقلاب كربلا

جس وقت حاکم شام معاویہ بن ابوسفیان اس دنیا سے گیا تو یزید ملعون اسلامی حکومت کا حاکم ہو ایہ دنیائے اسلام کے لئے ایک بہت بڑا المیہ تھالیکن اس سے بڑا ستم یہ کہ امت کی اکثریت کے کانوں میں

جو ئیں تک نہ رینگی اور عوام الناس نے بلا تکلف اس فاسق و فاجر کی بیعت کرلی۔ وہ پہلے سے ہی دین سے بے پرواہ اور بدمست تھا حکومت ملنے کے بعد وہ اور جری ہو گیا اور جسارت یہاں تک ہو گئی کہ فرزند نبی سے مطالبہ بیعت کر بیٹا۔ چنانچہ اس نے والی مدینہ کو اس مضمون کا خط لکھا: «فخذ حسینا و عبداللہ بن عمر و عبداللہ بن الزبیر بالبیعه أخذا شدیدالیست فیه رخصه حتی یبایعوا، والسلام». حسین ، عبداللہ فیہ رخصه حتی یبایعوا، والسلام». حسین ، عبداللہ فیہ رخصه حتی یبایعوا، والسلام».

بیعت نه کریں کسی قتم کی مہلت و فرصت نه دینا و السلام۔(صحیفهٔ شہادت، ص۲۸)۔ بیہ لہجہ بتا رہا ہے کہ ارادے کیا ہیں اور بیعت کا

ابن عمراور عبداللہ ابن زبیر سے بیعت لواور جب تک

مطلب کیا ہے بزیر جیسے کی بیعت کا مطلب یہ ہے کہ اسلام کا فاتحہ پڑھنا؛ جیسا کہ خود امامؓ فرما تے ہیں:

«وَعَلَى الْإِسْلامِ الْسَلامُ إِذْ قَدْ بُلِيَتِ الْأُمَّةُ بِراعِ مِثْلَ يَزيدَ»؛ ايسے اسلام كا فاتحه پڑھ دينا چا بيئے جس كايزيد

جبیبا حاکم ہو (صحیفهٔ شهادت، ص ۳۲)۔ •

کیونکہ یزید کا فسق و فجور عیاں تھا وہ کھلے عام محرمات کو انجام دے رہا تھا اسلام کی ہر ممنوعہ چیز اس کو پہند تھی اور وہ اسے کھلے عام انجام دیتا تھا قوانین

اسلام کی اپنے باپ کے زمانے میں ہی پرواہ نہیں کرتا تھا اب تو آزاد تھا حکومت اسلامی اس کے ہاتھ میں تھی۔ جب حاکم مدینہ نے امام حسین کو دربار میں بلوایا

اوریزید کا خط سامنے رکھااور بیعت کی بات کی توآپ نے صاف صاف فرق واضح کرتے ہوئے بتادیا کہ یزید بیعت کے قابل ہی نہیں ہے؛ چنانچہ امام فرماتے ہیں: «انااهل بیت النبو قو معدن الرسالة و مختلف المملائکة و مهبط الرحمة بنافتح الله و بناختم»؛ ہم المملائکة و مهبط الرحمة بنافتح الله و بناختم»؛ ہم مرکز رسالت ہیں ہمارے یہاں الملائکہ کے آنے کا سلسلہ رہا اور رحمتوں کا نزول ہوا خداوند عالم نے ہم سے ہی شروعات کی اور انتہا ہی ہم خداوند عالم نے ہم سے ہی شروعات کی اور انتہا ہی ہم ہی سے ہوگی۔ (صحفحه شہادت، ص ۲۷)۔

ہیں: «یزید رجل شارب الخمس قاتل نفس المحترمة، معلن بالفسق»؛ یزید ایک مردشراب خوار ہے ہے گناہوں کا قاتل ہے اور کھلے عام گناہ کرتا ہے (صحیفۂ شہادت، ص ۲۷)۔ لہذا «مثلی لایبایع مثله»؛ مجھ جیبا اس جیسے کی بیعت نہیں کر سکتا۔ امامؓ نے واضح الفاظ میں یہ بیان فرمادیا کہ ہم کون ہیں اور یزید کون ہے تو بیعت کا توسوال ہی نہیں ہوتا۔ امام نے یہاں بھی اخلاق اور آ داب کا اتنا لحاظ رکھا کہ جب اپنی تعریف کی تو پورے خاندان کا ذکر کیالیکن کہ جب اپنی تعریف کی تو پورے خاندان کا ذکر کیالیکن

اس کے بعد یزید کے کردار کو بیان فرماتے

جب یزید کی برای اور حقیقت بیان کی تو صرف اسی کی بات کہی پورے خاندان کو نہیں گھسیٹا۔ بلکہ صرف اسے برا کہا۔ ہال اس سے کوئی یہ مطلب نہ نکالے کہ امام نے نبی امیہ کو کلین چٹ دے دی ، بلکہ امام نے اپنی اعلی ظرفی کا شوت دیا۔ کہ ہم دشمنی میں بھی بد اضلاقی کا مظاہرہ نہیں کرتے ہیں اور نہ ادب کی حدود کو

امام حسینؑ کے اب تک کے بیان سے بیہ معلوم ہو گیا کہ کسی بھی زاویہ سے بیعت کا کوئی امکان نہیں تھا

یار کرتے ہیں ۔ الہذا صرف مد مقابل کا تذکرہ کیا

«يزيدر جل فاسق شار ب الحمر » يزيد شراب خوار

بلکہ اب تواسلام کو بچا نا اور سوئی ہوئی اور پژمر دہ ہو چکی امت کو جگانا تھا نہیں یہ احساس دلا نا تھا کہ تم بے حس اور بے شعور ہو چکے ہو تمہیں حلال وحرام کی تمیز

نہیں رہی، شہبیں حق و باطل کو سیحفے کا شعور ہی نہیں الہذا انہیں بیدار کرنا ضروری تھی ایسا کوئی بڑا قدم اٹھا ناضر وری تھاجس سے قوم بیدار ہولہذا اپنے بھائی محمد حفیة کے جواب میں امام نے یوں خط لکھا اور اپنے

یورے قیام کی وجہ بتائی :

«واني لم اخرج اشراو لا بطراو لا مفسداو لا ظالما و انما خرجت لطلب الاصلاح في امة جدي (ص) اريد ان امر بالمعروف و انهي عن المنكر و اسير بسيرة جدي و ابي علي ابن ابي طالب (ع) فمن قبلني بقبول الحق فاللة اولى بالحق

و من رد علي هذا اصبر حتى يقضي الله بيني و بين القوم بالحق و هو خير الحواكمين»؛ (بحارالانوار، ج ٢٦ مه و ص ٣٤٩؛ مقتل خوارزمي، ج ا، ص ١٨٨)؛ نه ميں خود خوابی كے لئے خوارزمي، ج ا، ص ١٨٨)؛ نه ميں خود خوابی كے لئے ميں نه شر و فساد كے لئے بلكه اس سفر سے مير امقصد يہ ميں نه شر و فساد كے لئے بلكه اس سفر سے مير امقصد يہ ہے كه لوگوں كو اچھائي كي طرف دعوت دوں اور برائي سے روكوں، چا ہتا ہوں كه اپنے جد بزر گوار اور اپنے والد ماجد كے اسوہ حسنه كو زنده كروں - جس كسى اپنے والد ماجد كے اسوہ حسنه كو زنده كروں - جس كسى انجاس حقيقت كو قبول كرتے ہوئے ميرى پيروى كى اس نے راہ حق كو اختيار كيا اور جس كسى نے مجھ سے انجاف كيا تو ميں صبر و شكيبائي سے اپني راہ كي طرف انحراف كيا تو ميں صبر و شكيبائي سے اپني راہ كي طرف برھتار ہوں گا يہاں تك كه خدا ہمار ہے اور ان لوگوں

کو ہتایا کہ سنت نبوی اور سیرت مر تضوی نظر انداز ہو چکی ہے جسے دوبارہ سے زندہ کرنا چاہتے ہیں برائیاں عام ہیں انہیں دوبارہ سے عام ہیں انہیں دوبارہ سے اپنی جگہ لانا ہے اپنے اس مشن کا پورا حال بتادیا تواب سے سے اہم دین ہے۔
سے سے اہم دین ہے۔
سٹ کی مہلت

کے در میان فیصلہ فرمائے کیونکہ وہی بہتر فیصلہ کرنے

په امام کا راسته تھاامت کا حال اور اپنی ذمه داریوں

اسی طرح امام نے قیام مکہ کے دوران کو فہ والوں کی طرف سے مسلسل اصرار اور خطوط کی آمدگی وجہ سے اپنے بھائی مسلم بن عقیل کو حالات کا جائزہ لینے کے لئے کو فہ بھیجا اور شہر مکہ میں دشمنوں کی آہت محسوس کرتے ہوئے اس مقدس شہر کی حرمت کے تحفظ کی فاطر حج کو ترک کیا اور مکہ سے کوچ فرما یا یہاں تک کہ راستہ میں جناب حرکے لشکر سے ملاقات ہوئی اور امام دوسری محرم کو کر بلا بہنچ گئے۔

کربلا میں ورود کے بعد عمر بن سعد سے مسلسل گفتگو کا سلسلہ جاری رہا کوئی نتیجہ نہیں نکلااس لئے کہ عمر سعد جا ہتا تھا کہ امام بیعت کرلیں اور جنگ ٹل

جائے امام کسی بھی صورت بیعت کو قبول نہیں کر سکتے تھے۔ امام سب کو بیدار کرنا چاہتے تھے تا کہ امت مسلمہ بیعت فاسق کا طوق اتار بھینکیں لیکن جب دنیا

اور اس کا حصول عقلوں پر حاوی ہو جاتا ہے توامام کی باتیں بھی اثر انداز نہیں ہوتی ہیں۔

#### آخری خط

جب ابن زیاد کو بیہ خبریں ملی کہ عمر سعد جنگ کو طال رہا ہے اور امام حسین بیعت کے لئے کسی بھی طرح آ مادہ نہیں ہیں تواس نے ایک آخری خط لکھا جو کر بلا میں نو محرم عصر کے وقت عمر سعد کے پاس پہنچا جس کا مضمون تھا کہ یہ خط ملتے ہی یا توامام حسین سے بیعت لے یا چر جنگ شروع کردے۔ خط ملتے ہی

پوری یزیدی فوج حرکت میں آگئی اور چاروں طرف سے خیام امام حسین "کی جانب پیش قدمی شروع کردی۔ ادھر جب امام کو بیہ اطلاع ہو کی تو آپ نے حضرت عباس کو اپنے یاس طلب فرما کر فرمایا:

«يا عباس، اركب- بنفسي أنت يا أخي، حتي تلقاهم و تقول لهم: ما لكم و ما بدا لكم؟ و تسألهم عما جاء بهم»؛

"اے بھائی آپ خود جا کیں اور دشمنوں سے دریافت کریں کہ وہ کیا چاہتے ہیں" (تاریخ طبری، حے)۔ جب حضرت عباس کشکر کے پاس پنچاور دریافت کیا کہ کیا چاہتے ہو تو بزیدی کشکر نے جواب دیا: ابن زیاد کا خطآیا ہے کہ یا تو ابھی بیعت کریں یا جنگ کے لئے

حضرت عباس فی ان سب کو روکا اور امام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور دشمنوں کے مقصد سے

تیار ہو جائیں (صحیفۂ شہادت، ص ۱۴۴)۔

آگاه کیا۔امام نے فرمایا:

«ارْجِعُ النَهِمْ فَانُ اسْتَطَعْتَ اَنُ تُؤَخِّرَهُمْ اللَّهُ عَدُوةٍ وَتَدُفَعَهُمْ عَنّا الْعَشِيّةَ لَعَلَنا نُصَلّى لِرَبِّنَا الْلَيْلَةَ وَنَدُعُوهُ وَنَسْتَغْفِرَهُ، فَهُوَ يَعْلَمُ اَنِّى قَدْ كُنْتُ اُحِبُ الضَّلاةَ لَهُ وَتِلاوَةَ كِتابِهِ وَكَثْرَةَ الدُّعاءِ الصَّلاةَ لَهُ وَتِلاوَةَ كِتابِهِ وَكَثْرَةَ الدُّعاءِ وَالْإِسْتِغْفارِ»؛ (تاريخُ طبرى، ج.>، ص١٦٣؛ والإستِغْفارِ»؛ (تاريخُ طبرى، ج.>، ص١٦٣؛ موسوعة كلمات الامام الحسين، حديث ٢٩٢، موسوعة كلمات الامام الحسين، حديث ٢٩٢، حديث ٢٩٢،

"جاؤاوران لوگول سے کہو کہ اگر ممکن ہو توجنگ
کو کل پر ملتوی کریں تاکہ ہم لوگ آج کی رات نماز و
تلاوت میں بسر کر سکیں اور اپنے رب سے استغفار و
مناجات کر سکیں کیونکہ خدا جانتا ہے کہ مجھے نماز،
تلاوت قرآن، استغفار اور مناجات سے شدید انس و
لگاؤہے۔

حضرت عباس دوبارہ گئے اور امام کا پیغام ان لوگوں کو دیا جس پر انہوں نے آپس میں مشورہ کر کے مہلت میں دیں "

#### مہلت کے مقاصد

ر ہتی دنیا تک کے لئے یہ پیغام دینا تھا کہ حسین جنگ نہیں چاہتے حتی الامکان جنگ سے گریز کررہے بیں اور دوسری طرف بڑھتی ہوئی فوجیں وہ بھی عصر کے وقت اس بات کی عکاسی کر رہی ہیں کہ دشمن مر طرح کے حربہ استعال کر سکتا ہے وہ ظلم ڈھانے میں کسی بھی حد تک جاسکتا ہے۔

بڑھتی ہوئی فوج کو بیہ کہہ کر روکنا کہ ہم عبادت کریں گے ، نماز و تلاوت و دعا واستغفار کریں گے۔امام عالی مقام کی طرف سے اعلان ہے کہ ہم کسی بھی دنیوی مقصد کے لئے نہیں نکلے ہیں اگر مقصد حصول دنیا ہو تا تو تیاریاں جنگ کی ہو تیں لیکن مصلائے عبادت دراز کرنا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ

رضائے پروردگار کی سعی ہے۔جس کی عصر عاشور ببانگ دېل منادي دي گئي .

"يا أَيَّتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ- ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ راضِيَةً مَوْضِيَة". (سوره فجر، آب ٢٧،٢٨) كى شكل میں۔ جو خود معراج بندگی کی سند اور رضائے الهیٰ کا

تاریخ نویسوں کو یہ پیغام دیا کہ جب بھی کر بلاکی تاریخ لکھیں میہ ضرور لکھیں کہ یزیدی جنگ کے لئے کوشاں تھے اور حسینگی رضائے الهیٰ کے لئے وہ جنگ جا ہتے تھے اور یہ امن کے خواہاں تھے۔

اس ایک شب کی مہلت سے نماز و تلاوت قرآن اور دعاو مناجات کی اہمیت کو محسوس کیا جا سکتا ہے۔ یہ چزیں امام کے نزدیک کتنی اہمیت وعظت کی حامل

تھیں اسی لئے مہلت ما نگی۔ انقلاب حسینی کا مقصد ہی یہی تھا کہ نماز و قرآن کو نئی زندگی ملے شعار الهی میں تبدیلی نہ آنے یا ئے

پژمر دہ ہو چکی شریعت میں حیات تازہ آئے اور عبادت الهی کی اہمیت پھر سے ظاہر ہو جائے اور بعد والول کے لئے مشعل راہ ہو سکے اسی لئے ہم امام کی زيارت ميں يہ جملہ پڑھتے ہيں:

« اشهد انک قد اقمت الصلاة»؛ تم گوابی دیتے ہیں کہ آپ نے نماز کو قائم کیا۔ (زیارت

یهی مقصد تھا کہ اگراب تک کسی کو قیام حسینی اور انقلاب سید الشداء کی اہمیت اور ضرورت نہ سمجھ میں آئی ہو تواب آ جائے کہ جوامام نے پہلے دن فرمایا تھا کہ ميرے قيام كا مقصد امر بالمعروف اور نہى عن المنكر ہے۔ میں سیرت محمد مصطفیؓ اور سیرت علی مرتضیؓ کو زندہ کرنے کے لئے نکلا ہوں۔ یہ اس کی تصدیق و

### مہلت کی حکمتیں

ایک طرف عبادت الهی مقصد اصلی تھا جس میں خود امام حسینؑ سے لے کر تمام اعزاءِ واقر ماءِ وبرادر و اصحاب وانصاریہاں تک کہ خواتین و بیچے بھی شامل تھے وہیں کچھ دوسرے اہم نکات بھی واضح کرنا تھے۔ جواس سے پہلے ممکن نہ تھاگو یاآتی ہوئی موت کوامام نے کچھ دیر کے لئے روکا اور سب پر واضح کر دیا کہ بیہ زندگی کی آخری شام ہے۔

بصيرت كي وجه سے تقيني موت كا علم ركھتے تھے ليكن دوسرول کے لئے ، ساتھیوں کے لئے اور بعد کے قلکاروں کے لئے اور یزید سے ہمدردی رکھنے والوں کے لئے بات بنانے کا موقع تھا کہ اصحاب حسینی کا کمال کیا وہ تواتفاقی حملہ اور جنگ کی وجہ سے شہید ہو

امام معصومٌ اور آپ کے اعزاءِ تو علم امامت اور اپنی

عطافرمائے گا۔"

دوسری طرف امام کو بھی جت تمام کرنا تھی کیونکہ اب تک دوسر ول کے لئے ایک امکان تھا کہ شاید جنگ نہ ہو ، شاید کوئی راستہ نکلے ، لیکن نویں محرم کو عصر کے وقت یزیدی فوج کی غیر متوقع پیش قدمی نے سارے امکانا اور قیاس آرائیوں کو ختم کرکے جنگ وشہادت کو بقینی بنادیا۔ اب امام کے لئے جحت تمام کر نااور اپنے جا نثاروں کے کمال اطاعت کو پوری دنیا پر اجا گر کرنا تھا۔ جو اس سے پہلے ممکن نہ تھا دوسری طرف تاریخی بہانوں کو بھی ختم کرنا تھا۔ اور عبادت کی اہمیت ، کردار کی بلندی ، عظمت نماز، شان عبادت کی اہمیت ، کردار کی بلندی ، عظمت نماز، شان مقصد میں ڈتے رہنے والوں کی کامیا بی کی شب تھی۔ مقصد میں ڈتے رہنے والوں کی کامیا بی کی شب تھی۔ مقصد میں ڈتے رہنے والوں کی کامیا بی کی شب تھی۔

جب سب کو معلوم ہو گیا کہ موت بقینی ہے پھر بھی اصحاب حسینی نے امام کی ہمراہی میں مصلائے عبادت بچھا کر عبادت شروع کی اس وقت امام نے تاریخی خطبہ دیا۔ جس میں خدا کی حمد و ثناء کے بعد خاندان رسالت اور مرکز نبوت ہونے پر اللہ کا شکر ادا

"میں نے اپنے اصحاب سے بہتر اصحاب نہیں دیکھے اور اپنے خانوادہ سے زیادہ با وفا و ہمدرد گھرانہ میری نظر سے نہیں گزرا خدا تم سب کو جزائے خیر دے مجھے میرے نانانے خبر دی ہے کہ میں کر بلااور

کیا کھر فرمایا :

عمورہ نامی جگہ پر شہید کیا جاؤں گا میری شہادت کا وقت آ چکا ہے کل ہی دشمن آ غاز جنگ کریں گے تم آزاد ہو تاریکی شب میں ایک دوسرے کا ہاتھ پکڑ لواور چلے جاؤکیو نکہ لشکریزید کو صرف مجھ سے سروکارہے اگرتم نے میری حمایت سے ہاتھ روک لیاتو پھر انہیں تم سے کوئی غرض نہ ہوگی۔ خداتم سب کو جزائے خیر تم سے کوئی غرض نہ ہوگی۔ خداتم سب کو جزائے خیر

اس موقع پر حضرت نے صاف اور واضح الفاظ میں اپنی شہادت کی خبر دی اور سب کو جانے کا آخری موقع بھی دیا یعنی اپنی بیعت بھی سب سے اٹھا کر سب کو آزاد کر دیا لیکن اس کا اثر یہ ہوا کہ حضرت کے بیان کے بعد چھوڑ کر جانے کے بجائے سب نے پھر پور طریقہ سے اظہار عقیدت کیا اور آپ کے بغیر زندگی کو ننگ وعار سے تعبیر کیا اور اصحاب واقر باء کے ہم فرد نے پامر دی و بہادری کے ساتھ حضرت کو اپنی وفادری، جذبہ نصرت، یائیداری اور استقامت کا یقین وفادری، جذبہ نصرت، یائیداری اور استقامت کا یقین

اس موقع پر ہم کچھ جانثاروں کے بیان کو پیش رہے ہیں

### حضرت عباسٌ كابيان

"لاار ناالله ذلک ابدا" میرے سید و سر دار خدا وہ دن نہ دکھائے کہ ہم آپ کو تنہا چھوڑ کر کسی شہر کی ط نہ جل ائیں علی استعمال کے اور بن اشمر

طرف چلے جائیں۔ علمدار حسین کے بعد بنی ہاشم کے

ص ١٩٧٤)۔ جناب مسلم كے بھائيوں كو بھى امام نے آزادى دے دى اور كہاكہ مسلم كى شہادت كافى ہے تم تو چلے جاؤلكن وہ بھى امام كى حمايت سے دستبر دار نہيں ہو

ایک ایک فرد نے اینے عقیدہ کااظہار اسی طرح کیااور

آخرى دم تك حمايت كالقين دلايا (صحيفه شهادت،

## جناب مسلم بن عوسجه كابيان

سعد بن عبداللہ نے یوں کہا

آ قا کیو کر ممکن ہے کہ ہم آپ کی نفرت سے ہاتھ روک لیں توخدا کو کیا جواب دیں گے خدا کی قشم آپ کے خدا کی قشم آپ کے قدموں سے جدا نہیں ہو ل گے جب تک اپنے نیزوں سے آپ کے دشمنوں کا سینہ چھانی نہ کر دیں اور اپنی تلواروں سے ان پر ٹوٹ نہ پڑیں اگر ممارے پاس نیزہ و شمشیر نہ بھی ہو تو ہم پھروں سے جنگ کرتے ہوئے جان کا نذرانہ حضرت احدیت کی خدمت میں پیش کردیتے (صحیفۂ شہادت، ص ۱۲۸)۔

آپ کی نصرت و حمایت سے دست بردار نہیں ہوں گاآپ کی نصرت کرکے خداوندعالم کی بارگاہ میں کہہ سکتا ہوں کہ تیرے نبی کے حق کا خیال رکھا خدا کی قشم اگر ستر بار قتل کیا جاؤں اور پھر زندہ کیا جاؤں تب

بھی آپ کی نصرت سے منہ نہیں موڑ سکتا (صحیفہ شہادت، ص ۱۴۸)۔

اس طرح تقاریر کا سلسلہ جاری رہااور ہر ایک نے فردافردااپی حمایت اور جانثاری کا اظہار برملا کیا۔ جو شب عاشور کی خصوصیت تھی۔ جیسے جیسے موت قریب ہو رہی تھی جوش شہادت اور ولولہ نصرت امام میں اضافہ ہو رہاتھا۔

ان تاریخی اقرار اور جذبهٔ جانثاری نے اصحاب حسیمی ا کی عظمتوں میں حیار حیاند لگادئے امام نے یہاں تک کہ بیعت بھی اٹھالی اور سب کو آزاد بھی کر دیا کہ کہیں الیانہ ہو کہ کوئی مورخ لکھ دے کہ یہ بیعت کر چکے تھے اس لئے مجبور تھے ساتھ دینے کے لئے جیسا کہ اب تک تاریخ میں یہ کئی بار ہو چکا تھاجب جناسیدہ نے مولائے کا ئنات کے حق کا دفاع کرتے ہوئے ایک ایک کے گھر جاکر حق کہنے کی بات کہی توسب نے یہی کہا کہ ہم کیا کریں مجبور ہیں بیعت کر چکے ہیں۔ تو بیت کو مجبوری بنا کر مر موقع پر امت کی طرف سے پیش کیا گیا تھا۔ لہذا امام حسین ی اس خودساختہ مجبوری کو بھی ختم کرتے ہوئے بیعت بھی اٹھالی۔اور وعا خیر کے ساتھ اجازت بھی دے دی۔ لیکن ان صاحبان بصیرت اور سیج حسینی جانثاروں نے امام کو چھوڑ کر جاناکسی بھی حال میں قبول نہ کیا اور آ زادانہ

طور پر فخریہ شان سے شہادت قبول کی۔

یہ شب عاشور کی حکمتیں اور مقاصد تھے جو قیام حسیق کے کمال کو روشن کر رہے ہیں اور یہ بتارہے ہیں کہ وہ کچھ بھی اتفاقی یا حادثاتی نہیں تھا بلکہ سب کچھ علم و اختیار کے ساتھ تھا اور کمال تھا کہ موت کے یقین کے بعد بھی جان بچانے کا خیال کسی کو بھی نہ تھا بلکہ سب صرف امامت کی اطاعت اور خدا کی بندگی میں مصروف تھے۔

ان تمام باتوں کا نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ شب عاشور کی مہلت جان بچانے کے لئے نہیں تھی بلکہ اپنے مقصد اور مشن کو تکہارنے اور اپنے جانثاروں کے کمال

کر دار اور اخلاص عمل کابر ملااعلان تھا۔

خداوندعالم ہم سب کو جذبۂ اصحاب حسینی عطا فرمائے اور ہمیں امام کے سچے اور پکے پیروکاروں میں ہونے کی توفق عنایت فرمائے۔

(آمین)

# گریہ کرنے والوں کی منزلت

امام سجادٌ فرماتے ہیں:

«جو مومن امام حمین کی شادت پر آنو بهائے کہ اس طرح کہ اس کے رخبار تر ہوجائیں قوخد اوند مالم اس کے لئے بہشت کے درجات کو مخصوص قرار دے گاجس میں وہ ہزارول سال رہے گااورای طرح ہمارے دشمنول کی طرف سے ہم پر ڈھائے گئے مصائب پر اس طرح روئے کہ آنو رخبار سے نیج آجائیں قو خداوند مالم اسے منزل صدق (بہشت کے بند ترین مقام) میں مغیر ائے گا».

(اللهوف، ص٩)\_

# آئینہ کربلا میں خوبصورتی کی علامات

• تحرير:سيده نهال خاتون نقوى ـ طالبه جامعة المصطفىٰ (<sup>س)</sup>العالميه ـ قم

#### تقدمه

کربلا والول کے کلام وجملات میں عاشوراکی بعد ایک اہم جملہ حضرت زینب سلام اللہ علیہاکا جملہ ہے جسے اکثر بیان کیا جاتا ہے کہ جب ابن زیاد نے بازار کوفہ میں تمام جسارتوں کے ساتھ یہ جسارت کی اور طنزیہ طور پر کہا کہ دیکھا تمہارے خدا نے تم لوگوں کے ساتھ کیساسلوک کیا؟

توحضرت زینبٌ نے فرمایا:

«مَارَأَيْتُ إِلَّا جَمِيلاً» ميں خدا وندعالم كى طرف سے اچھائى و خوبصورتى كے علاوہ کچھ نہيں ديكھا ہے (بحار الانوار، ج ۴۵، ص ۱۱۲)۔

اسلام کی اس بزرگ خانون نے معرفت نظری (خداوند و نظام کا ئنات پر نگاہ کرنے کے زاویہ) کا ایسا باب کھول دیا جہال بڑے بڑے مفکرین جیران ہیں کہ ام المصائب نے کیسے ابن زیاد کو ایک مختصر سے جملے میں لاجواب کردیا اور باطل افکار و نظریوں کو خاک میں ملاکر اپنے سچے اور حقیقی عقیدے کو ظاہر کردیا اور بیان فرما دیا کہ "عظمت نگاہوں میں ہوتی ہے نہ کہ اس میں جس چیز کوآپ دیکھ رہے ہیں" ۔

اور اسی طرح ثابت کردیا کہ "کبھی کبھی خوبصورتی انسان کی نگاہ ودید میں ہوتی ہے نہ کہ نظاروں میں"۔ جو شخص خداوندعالم کے بہترین نظام کا نئات پر نگاہ رکھتا ہے اس کی نگاہوں سے بہت سی چیزیں دکھائی دیتی ہے اور وہ بھی خوبصورت اور بہترین شکل میں۔بس ضرورت ہوتی ہے کہ کیسا عینک آئھ پر

لگاتے ہیں اور کس زاویہ سے کا ئنات و واقعات پر نگاہ رکھتے ہیں۔ کا ئنات وزندگانی کوخوبصورت دیکھناروح اور ضمیر

کو بھی آرام واطمینان بخشاہے اور انسان کے وجود میں طاقت ، کیک اور مخمل پیدا کرتا ہے، اسی طرح پریشانیوں کو برداشت کرنے کی قدرت عطا کرنا

ہے۔اس نگاہ سے جیسا کہ جناب زینبؓنے فرمایا عاشوراسوائے خوبصورتی کے کچھ نہ تھا۔

جناب زینب نے کر بلاکے واقعات سے متعلق وشمن کے طنز وطعنوں کے جواب اپنی زبان سے «مَا رَأَیْتُ إِلَّا جَمِیلاً» کاجو جملہ فرمایا تھا، وہ امام حسین کی مہم ترین آرزو تھی جس کا آپ نے اس سفر کے آغاز میں اظہار فرمایا تھا: "لأر جو أن یکون خیر اماأر ادالله

بنا قتلنا أم ظفر نا" <sup>یعنی</sup> امیر کرتا ہوں کہ اس سفر میں

جو بھی پیش آئے گاوہ میرے اور میرے ساتھیوں کے لئے خداوند عالم کے ارادے سے خیر و بھلائی والا ہو گا چاہے کامیابی اور فتح کی صورت یا شہادت کی شکل میں (اعیان الشیعہ، ج، ص ۵۹۷)۔

واقعہ کربلا کو بھائی کا "خیر" دیکھنا اور بہن کا "خوبصورت" دیکھنا ایک دوسرے کی بات کو کامل کرتا ہے، آیئے آئینہ کر بلا میں خوبصورتی کی ان بعض علامتوں اور نشانیوں کا دیکھتے ہیں جن کے بارے میں شاید جناب زینٹ نے اسیری کی حالت میں اشارہ فرمایا

### کمال آ دمیت کی نجلی:

انسان کس حد تک بلندی تک پہونچتا ہے اور خدائی

رنگ و روپ اپناتا ہے اور اس کی ذات میں فنا ہوجاتا

ہے یہ بات "میدان عمل" میں ظامر ہوتی ہے ،

کر بلانے ہمیں دکھایا کہ انسان کی بلندی کی اونچائی،

رفعت روح کی دہلیز، وجود کی بزرگ، کمال طلبی و کمال

جویی کس حد تک ہے۔ کر بلانے ہی بتایا کہ آ دمیت کا

مقام کس حد تک ہوتا ہے ۔ یہ وہ کلتہ ہے جو طالبان

ارزش کے لئے خوبصورت بھی ہے اور معیار۔

# مرضی الهی پر رضامندی کی عجلی:

عرفان اور روحانی سفر کرکے خدا وندعالم کی رضایت حاصل کرنے کی منزل تک پہونچنا بہت سخت اور مہم ہوتا ہے، اگر حضرت زینٹ، کر بلاکے حادثہ کو

خوبصورت بیان فرماتی ہیں تو یہ بات آپ کے اور امام حسین کے ساتھیوں اور رشتہ داروں کے بلند روحانی اور عرفانی مقام و منزلت کو بتاتی ہے۔

واقعاحسین ابن علی اور حضرت زینب، خداوند عالم کے ایک سیج عاشق کی مانند جس چیز کو معشوق پسند کرتا ہے انہیں بھی وہی پسند ہے۔اس لحاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ کر بلا در اصل مرضی الهی پر رضامندی کی

جملات گنگنا رہے تھے: "إلهی رضی بقضائک" خدایا میں تیری مرضی پر راضی ہوں۔ اس طرح رخصتی پر اپنی بہن سے بھی فرمایا: "ارضی بقضاء

تجل گاہ ہے، امام حسین "اپنے آخری کمحات میں یہی

ر می پر اپن بن سے میں سرمایا: "ار صبی بفضاء الله" اے بہن خدا وندعالم کی رضایت و خوشنودی پر راضی رہنا۔

یہ عرفان و بلند روحانی مقام ہے کہ انسان خود کو گھے نہ سمجھے اور خدا کے علاوہ کسی کو بھی نظر میں رکھے، خدا کی مرضی کے سامنے کسی چیز کو پیند نہ کرے، کر بلا کے سفر کے آغاز میں جب امام حسین مکہ سے کوفہ کی طرف حرکت میں تھے توایک خطبہ کے دوران فرمایا: "رضا اللہ رضانا اهل البیت" خداوندا! اہم المبیت وہی پیند کرتے ہیں جو تو پیند کرتا ہے (موسوعہ کلمات امام حسین، ص ۳۲۸، فارسی)۔

راه خدا میں امام حسینؑ کی جانبازی اور عشق تھا جس کو عزیز و محترم خاتون حضرت زینب سلام اللہ علیہا

خوبصورت گردانتی ہیں اور اس منطق و فکر کی تعریف فرماتی ہیں۔

### حق و باطل کی پیجان:

عاشورا کی مہم ترین خوبصورت علامتوں میں سے ایک حق اور باطل میں جدائی پیدا کرنااور "منافقین" اور فرشتہ صفت انسانوں کے میدان عمل کو واضح کرنا ہے۔

جب اچھائی اور برائی، حق اور باطل اس طرح گل مل جائے کہ باطل کا اندھیرا حق کو دھندلا ہو جاتا ہے اور حق مہم نظر آنے لگ جاتا ہے تو اس طرح کی تاریکی میں انسانوں اور فکروں کی گمراہی طبیعی ہوتی ہے اور نقاب دار کفر سادہ لوح اور سطحی نگاہ رکھنے والے مسلمانوں کے در میان شبہات پیدا کرتا ہے۔

ایسے ماحول و حالات میں امام حسین کے کام کی خوبصورتی یہ تھی کہ آپ نے ایک عظیم چراغ و مشعل کو روشن فرمایا جس سے راستہ روشن ہوجائے، اندھیرے حجی جائے، منافقت والے چرے بے نقاب ہوجائے، فتنے اور حجموٹ نمایان ہوجائے اور لوگ بہچان لیں اور فریب و نقاب کا اثر ختم ہوجائے۔ اس سے بڑی خوبصورتی کیا ہوسکتی ہے؟

عاشوراایک لائن و حد فاصل تھا، الیی لائن جس نے حق اور باطل کو جدا کردیا، حقیقی مسلمانوں کو دعویدار اور ڈھو گلی مسلمانوں سے جدا کردیا، رحمان و

شیطان کے پیروکاروں نگاہوں کے سامنے لاکر کھڑا کردیا۔ حق واضح ہوکر باطل کے سامنے آگیا، باطل کے مردوروں نے کر بلا میں "یَا حَیْلَ اللّهِ از کَیِی و بالجنه ابشری "کا نعرہ لگا۔ یعنی ابن زیاد نے اپنے ساتھیوں سے کہا: اے خدا کے فوجیوں! سوار ہوجاؤ، میں تہہیں جنت کی بشارت دیتا ہوں (بلاذری، احمد بن کیکی؛ انساب الاشراف، ص ۱۸۴)۔ باطل کے ایسے بن کیکی؛ انساب الاشراف، ص ۱۸۴)۔ باطل کے ایسے

سے مٹاکر رکھ دیا اور حق کی معرفت و شناخت میں جو تھوڑی کمی بھی رہ گئی تواس کو شام و کو فد میں حضرت سید سجاڈ و زینب وام کلثومؓ نے اپنے خطبوں اور بیانات سے واضح و روشن کر دیا۔ واقعہ کر بلاکی یہ اہم ترین

خوبصورتی تھی جس کاآج تک مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔

کربلا و عاشوراء کی خوبصور تیوں میں ایک

د هندلے سامیہ کو حضرت امام حسین ؓ نے اپنی شہادت

## خالص وحقیقی کامیابی:

خوبصورت "جیت و کامیابی" کا جدید مفہوم پیش کرنا ہے، بعض لوگ غلط سوچ کی بنا پر سوچتے ہیں کہ کامیابی اور جیت صرف لشکری غلبہ پیدا کرنے کا نام ہے اور مظلومیت اور شہادت کو شکست سمجھتے ہیں۔ لیکن عاشورانے و کھادیا کہ مظلومیت کی انتہا میں بھی فاتح بنا جاسکتا ہے۔ قتل ہو کر بھی کامیابی کی کتاب

لکھی جاسکتی ہے۔خون سے بھی فتح کاپر چم لہرایا جاسکتا

خوبصورت ترین نشانی و جلوہ پیر ہے کہ انسان کے

ایک عمل و حادثه کا بستر مشیت و خواست خداوندعالم

ہو، اگر شہیدوں کے سر دار امام حسین اور آپ کے

ساتھیوں نے شہادت کو گلے لگایا، اور حضرت زینبً

اورآل مصطفیؓ نے اسیری کو قبول کیا تو یہ سب مشیت

خداوند کی نختی پر لکھا جاچکا تھا ، اور اس سے بڑھ کر کیا

خوبصورتی ہے کہ انسانوں کے کام مثیت الی کے

كيا امام حسين كو غيبي خطاب نه تهاكه "إِنَّ اللَّهَ قَدْ

شَاءَأَنْ يَوَاكَ قَتِيلاً"؛ اے حسین ! خداوند حابتا ہے

کہ تجھے اس کے دین کی زندگی کے لئے اس کی راہ میں

مقتول وكيهيه الى طرح "إنَّ اللَّهَ قَدْ شَاءَ أَنْ

يَراَهُنَّ سَبَايَا»؛" خداوند عابتا ہے کہ عصمت و

طہارت والی خواتین کو اسلام کی حفاظت کے لئے سر

برہنہ پھرایا جائے۔ پس انہیں کیا افسوس ہوگا اُس

دین و حق کی بقااور طاغوت و باطل کی نقاب کشی

دامن وحی کی پرورش یافته اور مکتب علیّ میں پروان

چڑنے والی زینب کبریٰ کے لئے بیہ حرکت مشیت الهی

کے بستر پر تھی ، اسی میں اقدار کی بلند و خوبصورتی

تھی۔ آپ شروع سے آخر تک حرکت کر بلا کے تمام

کے لئے شہادت واسارت دونوں ہی کا تو فدیہ دینا ہی

تھا، وہ بھی عاشقانہ وار، صبر و بہادری کے ساتھ۔

شہادت سے اور اِس اسارت سے ؟

جدول کے مطابق ہوں؟

ہے۔ فاتح کربلا امام حسین ہوئے اور یہ کتنی خوبصورت فتح تقى! یہ وہی "شمشیر پر خون کی کامیابی" ہے کہ جس کے بارے میں امام خمینی رح نے بھی اسی مکتب حسینی سے درس لیتے ہوئے فرمایا کہ: جس قوم کے لئے شہادت ہی سعادت وخوشی ہے وہ ہمیشہ پیروز و کامیاب ہے... ہم چاہے قتل ہوں یا قتل کریں دونوں صورتوں میں کامیاب ہیں (صحیفہ نور، جسا، ص ۲۵)۔ خالص و حقیقی کامیابی کی یه پہچان قرآنی تعلیمات "احدى الحسنيين" (توبه، آيت ۵۲) كى بناپر سے جو خدا کی راہ میں مقابلہ کرنے والوں کے بیان ہوئی ہے۔ جس نےاینے فریضہ پر عمل کیا ہو وہ مر حال میں کامیاب ہے اور وہ بھی حقیقی وخالص کامیاب۔ امام حسین بھی قرآن کے اسی نظریہ پر عمل پیرا تھے، امام سجّااور حضرت زینبٌ بھی۔اس نگاہ سے کر بلا اور بعد کے تمام واقعات سے چونکہ اسلام وحق کو فائدہ پہونچ رہا تھا، لہذا ان حضرات کے لئے جمیل و خوبصورت تھے، جب حضرت امام سجاڈ سے ابراہیم ابن طلحہ نامی مخص نے یو چھاکہ کون کامیاب ہوا؟ توآپ نے فرمایا: جب نماز کا وقت ہو اور اذان و ا قامت کہا جائے توسمجھ جاؤگے کہ کون کامیاب ہواہے (امالی شخ طوسی، ص۲۲)۔

مشیت وراه خدامیں حرکت:

مراحل کوخوبصورت جانتی ہیں،اس کئے کہ آپ تمام مناظر کواپنے پرور دگار کی چاہت و مشیت کے مطابق جانتی ہیں۔

### عاشورا کی شب قدر:

عاشورا کی وہ عظیم و قدر والی شب، کر بلا کی روش ترین خوبصور تیول میں سے ہے۔ جو لوگ راہ فرار اور گھر نے میں سے وفاداری اور ایثار کی نشانی یعنی امام حسین کے ساتھ گھہر نے کو انتخاب کرتے ہیں اور حسین کے بغیر زندگی کو ذلت اور موت سمجھتے ہیں، اور امام حسین کے بغیر زندگی کو ذلت اور موت سمجھتے ہیں، اور امام حسین کے شب عاشورا کے خطبہ کے جواب میں وفاداری کا اعلان کرتے ہیں، اسی طرح جناب قاسم سے امام کا سوال اور آپ کاجواب، صبح تک اصحاب حسین کی شب بیداری، خیموں سے تلاوت اصحاب حسین کی شب بیداری، خیموں سے تلاوت قرآن و دعاؤں کی صدائیں، چاہنے والوں کا حضرت زینب کبری کی خدمت میں اعلان وفاداری کرنا... یہ نیب ہرایک کتاب کر بلا کی خوبصورتی کے زرین باب بیں۔اس کے بعد کیوں حضرت زینب کر بلاو عاشورا کو خوبصورت نہ دیکھیں؟

جو کچھ کر بلا میں رونما ہوا وہ وہ پوری تاریخ اور دنیا کے ہر مقام پر ظلم و ستم سے مقابلہ کرنے کے لئے ایک بنیاد میں تبدیل ہوگیا، کیا یہ خوبصورت نہیں بد؟

دھیرے دھیرے عاشوراایک کمتب کی شکل میں سامنے آگیا جس نے انسان کو "آزادگی"، "وفا"، "جوانمر دی"، "ایمان"، "شجاعت"، "شہادت طلبی"، "بصیرت" سکھایا، کیا یہ خوبصورت نہیں ہے؟

صحرائے کربلا میں بہنے والا پاکیزہ خون ایک سیلاب بن گیااوراس نے ستم کی بنیاد کو ویران کردیا، کیایہ خوبصورت نہیں ہے؟

ایک فارسی شاعرنے کیاخوب کہاہے:

ھر بساطی را کہ عمری شامیان گستردہ بود
نیم روزی این حسین بن علی برچید و رفت
جو چادر شامیوں نے ایک عمر میں پھیلائی تھی؛
حسین ابن علی نے اسے آ دھے دن میں لپیٹ دیا۔
کوفہ و شام کے مصیبت ایجاد کرنے والے فکر کر

رہے تھے کہ حق والوں کے قتل عام سے اپنے آپ کو جاویدان بنالیں گے ، لیکن حضرت زینب کی گہری و دقیق نگاہوں وہ اپنی ہی قبر کھود رہے تھے۔

ابل بیتٔ کا نورانی چهره اور روشن و واضح هو گیا اور ان کا نام و نشان جاویدان بن گیا ، خدا کا دین زنده هو گیا۔ کر بلاایک علمی واخلاقی و فقهی وعلوم انسانی کی عظیم درس گاه بن گئی۔

حضرت زینبؑ کی عار فانہ نگاہیں یہ جانتی تھیں اور صدیوں بعد تک کو دیکھ رہی تھی اور کوفہ کے گورنر

کے طعنوں کے جواب میں فرمایا: "مَا رَأَیْتُ إِلَّا جَمِيلاً" میں نے اپنے بھائی اور ان کے ساتھیوں کے ساتھ جو کچھ خداوند عالم کی طرف سے ہواہے اس کو خوبصورتی کے علاوہ کچھ نہیں دیکھا۔

## آخر مصائب امام پر گریه کیوں؟

یہاں پر بیہ سوال کیا جاتا ہے کہ جب کر بلا کے تمام واقعات حضرت زینب کی نظر پر خوبصورت و جمیل سے تو امام حسین اور آپ کے ساتھیوں کی شہادت ، مظالم و مصائب اور اسی طرح اسیران کر بلا کے مصائب پر گریہ کیوں کیا جاتا ہے ؟

#### جواب:

علاء بیان فرماتے ہیں کہ کربلا کے واقعہ میں تین طرح کے چہرے تھے اور انہیں تینوں چہروں کی کارکردگی اور ان کی طرف سے انجام پانے والے کاموں کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ کربلا کے واقعات اور حادثات میں کونی باتیں خوبصورت ہیں جن کی طرف جناب زینب سلام اللہ علیہا نے اشارہ فرمایا ہے اور کیوں کر بلا کے واقع ہے۔ اور کیوں کر بلاکا واقعہ گریہ اور عزاداری کا باعث ہے۔ یہاں کر بلا کے تینوں چہروں اور ان کی طرف سے انجام پانے والے کاموں کے بارے میں مختصر سے انجام پانے والے کاموں کے بارے میں مختصر اشارہ کرکے اصلی سوال کا جواب پیش ہے:

تقتريرالهي اور حسيتي كردار

مخضراً امام حسین اور آپ کے تمام ساتھیوں نے کر بلا میں جو کچھ بھی کیا ہے وہ خوبصورت ہی خوبصورت ہی خوبصورت ہے ، کہیں بھی ایسی وفاداری، قربانی، عبادت، بندگی، شکر گزاری، استقامت، حفاظت دینا.... وغیرہ کی مثالیں نہیں ملتی ہیں۔خدا کے امتحان میں امام حسین اور آپ کے ساتھیوں نے جو کامیابی میں امام حسین اور آپ کے ساتھیوں نے جو کامیابی

حاصل کی اور کر بلا کے صفحات پر اپنے کر دار کے جو جلوے بھیرے ہیں وہ آج بہت زیادہ روشن ہوتے جارہے ہیں۔کیا بیہ خوبصورت نہیں ہے؟

اور اس کے بدلے میں خدانے کربلا والوں کے

لئے جو تقدیر لکھی ہے اور عظیم انعام واکرام عطاکیے ہیں اس کی مثال انسانیت میں کہیں نہیں ملتی ہے۔خدا وندعالم کی طرف سے ملنی والی رضایت، محبت، عنایت، عزت، بزرگی،شہرت، حیات جاویدانی، شفاعت، عظیم مقامات کے نصیب ہوئے ہیں؟ کیاخدا

کی بورا کیا ہوا وعدہ خوبصورت نہیں ہے؟ کیا خدا کی

عنایت و محبت خوبصورت نہیں ہے؟ گذشتہ بحث میں ان مطالب کو بیان کیا جاچکاہے لہذا یہاں صرف مخضر طور پر اصلی سوال کاجواب پیش

مظالم کی انتہا

د نیائے انسانیت میں بنی امیہ کے بیت و بدترین کاموں کی مثالیں نہیں ملتی ہیں، امام اور آپ کے

ساتھیوں کو شہید کرنا بہت آسان طریقہ سے بھی ممکن تھالیکن انہوں نے جنا بیوں اور مظالم کے لئے جو طریقے اپنائے ہیں اس کی کوئی مثال نہیں ہے۔ امام سجاڈ ایک مقام پر فرماتے ہیں کہ:

اگر میرے نانا رسول بھی سفارش کرتے کہ میرے اہل بیت کو مودت کے بجائے اذبیت کرو تو بھی ممکن نہیں تھا کہ جتنی اذبیتی کر بلا کے واقعہ میں دی گئی ہیں، اس سے زیادہ دی جاسکے "۔یعنی ظالموں نے صد در صد مظالم و مصائب و تکلیفیں پہونچائیں۔ ان کے کام برائی، لیستی کی انتہا تھے ، کر بلا والوں پر ہمارا گریہ اور ان کے لئے عزاداری اسی گئے ہے کہ دشمنوں نے واقعہ کر بلا میں برے کاموں کو نہایت

برائی سے انجام دیئے تھے، مظالم و مصائب میں ظلم و مصائب میں ظلم و مصیبت کی انتہا کردی تھی۔ یزیدیوں کے انہیں کاموں اور مصائب و مظالم پر عزاداری ہوتی ہے اور جن لوگوں نے امام حسین اور آپ کے ساتھیوں پر مظالم کئے خداوند عالم کی لعنت و عذاب کے حقدار بیں، ہم لوگ بھی ان سے دوری اختیار کرتے ہیں، ان سے تبری کر بلاکی ان سے تبری کرتے ہیں۔ جن لوگوں نے کر بلاکی دردناک داستان کو سنا اور یزیدیوں کے کاموں پر راضی رہا، قیامت تک ایسے لوگوں پر خدا، رسول اور ان کے دوستوں کی لعنت ہے۔

## دوستی اہل بیت ؑ کے بارے میں سوال

قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے: «وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُلُونَ»؛ اور ان کو مُصِرائے رکھو کہ ان سے (کچھ) پوچھناہے (سورہ صافات، ۲۴)؛"انہیں تھہراؤ،ان سے سوال کرنا ہیں"۔

امام حسن مجتبی اس آیت کے بارے میں فرماتے ہیں کہ:

"بیشک قیامت کے دن کوئی بھی بندہ ایک قدم آگے نہیں بڑھا سکتا ہے جب اس سے چار
سوالوں کے بارے میں پوچھ تاج نہ کر لی جائے گی۔اور وہ چار سوالات یہ ہیں: (۱) جوانی کے
بارے میں کہ اسے کہاں تمام کیا ہے؟، (۲) عمر کے بارے میں کہ اسے کن کاموں میں لگایا
ہے؟، (۳) مال ودولت کے بارے میں کہ انہیں کیسے جمع کیااور کن چیزوں میں استعال کیا ہے؟،
(۳) ہم اہل بیٹ اور خاندان پنجم کی دوستی کے بارے میں۔ (بحار الانوار، جمم، ص۱۲–۱۳)۔

حضرت امام حسينٌ كي نگاه ميں:

## كربلا ميں ظلم و تشدد كى جڑيں

• تحرير: مولانا محمد على \_ طالب علم جامعة المصطفىٰ (ص) العالميه \_ قم

مقدمه

دل کامر نااور پاک خدائی فطرت پر پردہ پڑ جانااور حق کی طرف لگاؤنہ ہونا، خدا کے دوستوں سے دشمنی وعناد کرنا؛ حرام خوری کے نتائج میں سے ہیں اور یہی حرام خوری ہے جو ظلم و ستم کے لئے آمادہ کرنے میں بہت ہی موثر ہوتی ہے اور کر بلا بھی اسی وجہ سے رونما ہوئی ہے چونکہ دشمنان دین، دشمنان حسین حرام خوری کے عادی تھے اور حرام مال و دولت کے حصول کالا کچر کھتے تھے۔

اسلام میں عبادت کا مفہوم اس قدر وسیع ہے کہ حرام خوری سے پر ہیز کر نااور پاکدامنی کا بزرگ ترین عباد توں میں شار ہوتا ہے اور اس کے مقابلے میں حرام خوری بہت بڑے گناہوں میں شامل ہے۔ چنانچہ امام محمد باقر فرماتے ہیں: "خداوند عالم کے نزدیک پیٹ کو حرام سے محفوظ رکھنے اور پاک دامنی سے بڑھ کر عبادت نہیں ہے۔" (وسائل اشیعہ، ج۱۱، ص ۱۹۵، باب

مناسب ہے کہ یہاں حرام خوری سے مربوط چند نکات کو پیش کرنے کے بعد کر بلا میں ہونے والے ظلم و تشدد میں حرام خوری کے آثار کوخود حضرت امام حسین کی نگاہ سے جانے کی کوشش کرتے ہیں:

حسین کی نگاہ سے جانے کی کوشش کرتے ہیں:

حرام خوری کے آثار:

' یہاں حرام خوری جاہے مال حرام کھانا ہو، یا مال

ظاہرا حلال ہو گر حرام طریقہ سے حاصل کرکے استفادہ کرنا ہو یا کھانے کے علاوہ دوسرے امور جیسے سکونت، بدن کے لئے استعال وغیرہ میں ہو، ہر طرح سے حرام خوری کے زمرہ میں آتا ہے اور ان کے بہت

سے سرام موری کے رسرہ یں اناہے اور ان کے بہت ہی برے آثار بیان ہوئے ہیں، یہاں ان میں سے چند کو بیان کیا جارہاہے:

العنت کے مستحق قرار پانا: متعدد آیات و روایات میں اس بات کا ذکر آیا ہے کہ حرام خوری، لقمہ حرام خدااور فرشتوں کی لعنت کاسبب بنتا ہے، چنانچہ رسول اکرم فرماتے ہیں: "جب بندہ کے پیٹ میں حرام لقمہ جاتا ہے توزمین وآسان کے تمام فرشتے میں جرام لعنت کرتے ہیں" (کتاب الدعوات، ص۲۵) اور

روایت میں ہے کہ جب تک حرام لقمہ بندہ کے پیٹ میں رہتا ہے خداوند عالم اس پر اپنی نگاہ نہیں کرتا ہے اور خدا کے غضب کا شکار ہوتا ہے مگر بیہ کہ وہ توبہ کرلے۔ (روضة الواعظین، ۲۶، ص۵۵)۔

۲۔ اعمال کا قبول نہ ہونا: نبی اکرم فرماتے ہیں:
"حرام خوری کے ساتھ عبادت کرنا، ریت و بالو پر گھر
بنانے جیسا ہے۔" (عدة الداعی، ص ۱۵۳)۔ اسی طرح
آیا ہے: "ایک حرام لقمہ کی وجہ سے چالیس دن تک
نہ نماز اور نہ روزہ قبول ہوتا ہے۔" (بحار الانوار،
جسم ۱۳۳، ص ۱۳۳)۔

سے نیک اعمال کے انجام دینے میں د شوار می پیدا ہو نا اور قیامت میں ان کا تباہ وبر باد ہو نا۔

ہم۔ مال سے برکت کا اٹھ جانا، مال کا ناحق اور غلط راہ میں خرچ ہونا۔

۵۔قساوت قلبی: حرام خوری کے اہم آثار میں سے دل کا سخت ہو جانااور حق کی بات کو قبول نہ کرنا ہے۔

## حرام خوری کے مصادیق:

مال حرام وحرام خوری چاہے بذات خود حرام ہو جیسے کتا، سور، مٹی کا کھاناوغیرہ۔ یا کسی صفت و خاصیت کی وجہ سے حرام ہو جیسے شراب خوری؛ مستی و نشہ کی وجہ سے، زمر آلود کھانا۔ یا مال یا چیز کو غیر شرعی طریقہ سے حاصل کیا گیا ہو جیسے: چوری کا مال

وغیرہ۔ یا کوئی اور شکل ہو ہر لحاظ سے حرام خوری میں شامل کیا جاتا ہے۔ یہاں حرام خوری کے چند مصادیق پیش کرتے ہیں جن کو دینی و فقہی کتابوں میں بیان کیا گیاہے:

ا۔ خداو معصومینؑ کے مال میں ناحق تصرف کرنا جیسے بغیر خمس نکالے ہوئے مال کا استعال کرنا۔ ۲۔ میتم کے مال کا کھانا، جس کوقرآن نے ک

ا کی ایک کار کا کھانا، بن کو فران کے کے بیزرگ تناہوں میں شار کیا ہے اور اپنے پیٹ میں جہنم کی آگ کھرنے سے تعبیر فرمایا ہے۔ (سورہ نساء، آیت ۴

سور دوسر ول کی ملکیت و زمین کو زبردستی ایخ قبضه میں کرنا۔

ہم۔ سود خوری ، جس کو قرآن نے خدا سے جنگ کرنے جبیبا بتایا ہے۔ (سورہ بقرہ، آیت ۲۸۹)۔

۵\_ر شوت خوری\_

۲۔ قمار بازی کا مال؛ قرآن نے اس کو شیطان کا عمل اور انسانوں میں دشمنی کاسبب بتا یا ہے (سورہ مائدہ، م

۔ 2۔ غیر شرعی دعاؤں اور تعویذوں کے لکھنے کی

اجرت ، یہ معاشرے کے مختلف افراد کے لئے مضر و

اختلاف کا باعث بھی ہوتے ہیں۔

۸۔نوکروں اور مزدوروں کی اجرت روک لینا اور خود کھاجانا؛جس کے بارے میں خداوند عالم نے فرمایا

حرام خوری سے انسان کی شناخت و معرفت کی حسّ چلی جاتی ہے اور شناخت اور حقیقوں کو درک کرنے میں ناکامی حاصل ہوتی ہے ، قرآن کریم اور معصومین کی باتوں میں اس مطلب کو تفصیل سے بیان کیا گیاہے اور اسے " دل پر تالالگ جانے " جیسے الفاظ سے تعبیر کیا ہے۔ ایسے انسان باطل پر اصرار کرتے ہیں اور حق کے مقابلے میں ہٹ دھر می د کھاتے ہیں اور ظلم وستم، کفرونفاق کے پیھیے لگے رہتے ہیں۔ چنانچہ امام حسینً عاشورا کے دن حارول طرف سے کھیرے ہوئے الشكر كے درميان كھڑے ہوكر خطبه ارشاد فرمايا تھا، اس میں فرماتے ہیں: "جو شخص میری اطاعت کرے گا وہ ہدایت یافتہ لوگوں میں سے ہوجائے گااور جو

ہو گا لیکن تم سب لوگ میری مخالفت ہی کروگے اور میری بات کو نہیں سنوگ؛ اس کئے کہ تہہارے پیٹ حرام سے بھرے ہوئے ہیں اور تمہارے دلوں پر تالالگا ہوا ہے۔لعنت ہوتم سب پر! کیوں خاموش

میرے مخالفت کرے گاوہ نابود ہونے والوں میں سے

نہیں ہوتے ہو، کیول میری بات کو نہیں سنتے ہو؟" (بحار الانوار ، ج۵م، ص۸)\_

حق کی فراموشی اور محرمات الهی سے بے توجہی کر بلا میں مظالم و تشدد کے اہم ترین عامل جو انسانیت کے تمام انحرافات کی بھی جڑے ان میں "حق

كو فراموش كرنا" اور "خداوندعالم سے غافل ہونا"

9۔ غیر شرعی طور پر فقیری کرکے مال کھانا، <sup>یعنی</sup> بغیر ضرورت وحاجت کے مال مانگ کر کھانا۔

کہ میں خود ایسے ظالموں سے مواخذہ کروں گا (صحیح

۱۰ چوري کا مال کھانا۔

اا۔ ناحق طریقہ سے کسی کی میراث مڑپ لینا۔ ١٢ حرام معامله سے حاصل كيا ہوا مال۔ ۱۳ زبردستی و نارضایت والے معاملے سے

حاصل مال۔ ۱۲/ حرام مشغلو ں اور کاموں سے حاصل مال

انسان کو حرام خوری سے پر ہیز کرنا چاہئے اور مر

خدانخواستہ حرام خوری میں مبتلا ہوں تو اس سے توبہ کرنا چاہئے اور اس کے جبران کی کوشش کریں، مثلا نبی اکرم فرماتے ہیں: ایک دانگ (چھٹے جھے) بھر مال حرام کااصلی مالک کے پاس دوبارہ پلٹاناخداوندعالم کے نزدیک ۵۰ مزار مقبول فج کے برابر ہے۔ (جامع الاخبار، ص ١٥٤)

امام حسین کی نظر میں حرام خوری کے آثار:

حبيها كه بيان كيا جاچكا كه ظلم و ستم كرنا؛ حرام خوری کے اثرات و نتائج میں سے ہے، امام حسین نے کر بلا کے سفر حاہے ابتدا ہو یا آخر۔ بنی امیہ اور یزیدیوں کے مظالم کی وجوہات اور جڑوں کو بھی لوگوں کے سامنے پیش فرمایا ہے۔

ہے اور محرمات الی کے سلسلے میں بے توجہی بھی شامل ہے۔

خداکی یاد تمام سعادت و کمال و برکت کا سر چشمه ہوتی ہے ،انسان جب خداکی یاد میں ہوتا ہے تو خدائی عظمت و کمال و خوبصورتی کے عظمہ و نا محدود سمندر سے قطرے کی مانند متصل ہوتا ہے۔اپنے وجود کے نگ حصار سے خارج ہوکر نور کی بے انتہا فضا میں پرواز کرتا ہے اور "خدا سے غفلت "کی حالت میں انسان پانی کی ایک چھوٹی سی جھیل کی مانند ہوتا ہے جو حیات کے اصلی چشمہ سے جدا ہوجائے اور فاسد ہونے سے بد بود بناشر وع کردیتی ہے۔

وہ روح و جان جو خدا کی یاد سے خالی ہوتی ہے وہ شیطان کے لئے بہترین چراگاہ بن جاتی ہے اور اس کے ساتھیوں کے حملوں کا میدان ہو جاتی ہے، ایسے زمین میں گناہ اور خطاکاری کے بیج بہت جلدی جلدی پھولتے ہیں اور چند ہی دنوں میں انسان شیطان کی جال کا اسیر وغلام بن جاتا ہے اور اس کے گروہ میں

امام حسین و شمنوں کے لشکر کے سامنے خطبہ کے ضمن میں فرماتے ہیں: " بیشک شیطان تم پر مسلط ہو گیا ہے اور خدا کی یاد کو تمہارے ذہنوں سے بھلا دیا ہے۔" (بحار الانوار، ج ۴۵، ص۵)۔ امامؓ کے کلام کا یہ

شامل ہوجاتا ہے۔

مضمون خدائی کلام کی عکاسی کررہاہے جہاں پرور دگار فراہ سر

"شیطان نے ان کو قابو میں کرلیا ہے اور خداکی یاد
ان سے بھلا دی ہے۔ یہ (جماعت) شیطان کا لشکر ہے
اور یاد رکھو شیطان کا لشکر نقصان اٹھانے والا ہے، جو
لوگ خدااور اس کے رسول کی مخالفت کرتے ہیں وہ
نہایت ذلیل ہوں گے۔ خدا کا حکم ناطق ہے کہ میں
اور میرے پیغیبر ضرور غالب رہیں گے۔ بے شک خدا
زور آور (اور) زبر دست ہے۔ " (سورہ مجادلہ، آیت ۱۹ تا

اور یزیدیوں کے مقابلے میں وہ حسین والے تھے جن کے شکم، جن کے دل و دماغ پاکیزہ تھے اور امام کی نفر ف کے میں اور سول و امام پر نفر ف کے مر لحاظ سے آمادہ تھے، خدا ور سول و امام پر کامل ایمان رکھتے تھے۔ ان جیسوں کے بارے میں اسی سورہ مجادلہ کی آخری آیت ہے جس میں پرور دگار فرماتا ہے .

"جو لوگ خداپر اور روز قیامت پر ایمان رکھتے ہیں تم ان کو خدا اور اس کے رسول کے دشمنوں سے دوستی کرتے ہوئے نہ دیکھو گے۔خواہ وہ ان کے باپ یا بیٹے یا بھائی یا خاندان ہی کے لوگ ہوں۔ یہ وہ لوگ ہیں جن کے دلوں میں خدانے ایمان (پھر پر کیسر کی

طرح) تحریر کردیا ہے اور فیض غیبی سے ان کی مدد کی ہے اور وہ ان کو بہشتوں میں جن کے تلے نہریں بہہ کے مقابلے میں تنہا سپر و ڈھال ہیں، ہم خدا کی یاد پر توجہ رکھیں، ہمیشہ خدا کو یاد رکھیں اور اللہ کے لشکر میں شامل رہیں نہ کہ شیطان کے لشکریوں میں قرار یائیں۔

والسلام

رہی ہیں داخل کرے گا، ہمیشہ ان میں رہیں گے۔ خدا ان سے خوش اور وہ خدا سے خوش۔ یہی گروہ خدا کا لشکر ہے۔ (اور) یاد رکھو کہ خدا ہی کالشکر مراد حاصل کرنے والا ہے۔" (سورہ مجادلہ، آیت ۲۲)

امام حسین کی با تیں تمام صدیوں کی پشت سے تمام انسانوں کے لئے پیغام ہے اور حقیقی کامیابی کی چابی ہے اور انحرافات، تعصّبات اور سمناہوں کی تیز تلواروں

## ہر روز زیارت امام حسین ً

حضرت صادق اینے صحابی سے فرماتے ہیں:

"اے سدیر! کیاتم پریہ حق نہیں بنتا کہ تم قبرامام حسینً کی ہر جمعہ پانچ مرتبہ اور ہر روز ایک مرتبہ زیارت کرو؟

سدیر بیان کرتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: مولاً میں آپ پر قربان! میرے اور قبر امام حسین کے در میان میلوں کا فاصلہ ہے اور مر روز زیارت کیسے ممکن ہے؟

حضرت في ارشاد فرمايا: البيخ الحركى حجت برجاؤاور بهر دائين جانب اور بائين طرف رُخ كرواور السك بعد البيغ سركو قبر امام حسين كى طرف كرواور بهر السك بعد البيغ سركو قبر امام حسين كى طرف كرواور بهر السك بعد البيغ سركو قبر امام حسين كى طرف كرواور بهر كاتُهُ"؛ السكام عَلَيْكَ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ"؛

درود ہوآپ پرا باعبداللہ! \_ آپ پر درود ورحت وبر کات خداہوں \_

جب بھی تم نے ایساکیا تمہارے لئے ایک «زوره» کا ثواب حساب کیا جائے گا. «زوره» لیعنی ایک جج اور ایک عمره۔سدیر کہتے ہیں کہ اس کے بعد اکثر او قات توابیا ہوتا تھا کہ میں دن میں اس طرح سے بیس مرتبہ حضرت امام حسین کی زیارت کر لیا کرتا تھا (کامل الزیارات باب ۹۹)۔

## کربلا شام و سحر جانے کو جی چاہتا ہے

نیخه فکر: مولاناعر فالن مالم پوری صاحب

شیخ جی تم کہاں اور شہ کے عزادار کہاں اِن کا ہر حد سے گزر جانے کو جی چاہتا ہے

موت کے خوف سے تم چھوڑ کے میداں بھاگے اور یہاں سولیوں پر جانے کو جی چاہتا ہے

جب سے جانا ہے کہ آتے ہیں لحد میں مولاً ہے خوش اِتن کہ مر جانے کو جی چاہتا ہے

الله علی میں سفینہ ہے مرا اے عرفان یا علی کہہ کے اُثر جانے کو جی عابتا ہے

> ہر ایک سوال کا واضح ہواب رکھتا ہے ہٹا کہ راہ سے کانٹے گلاب رکھتا ہے زمانے بھر میں اکیلا ہے کربلا کا سفر قدم قدم یہ جو جج کا قواب رکھتا ہے

ہاتھ کائے گئے گردنیں بھی کائی گئیں آدمی چر بھی شہ دیں کا عزادار بنا ہر دفعہ توڑ دیا خون سے اپنے ہم نے کربلا کے لئے قانون کئی بار بنا

کربلا شام و سحر جانے کو جی چاہتا ہے م عزادار کا گھر جانے کو جی چاہتا ہے

کربلا جائیں گے تو مار دیئے جائیں گے ہے پتا ہم کو گر جانے کو جی چاہتا ہے

د مکھ کے شہ کے عزادار کو بولی جنت اب مرا اور سنور جانے کو جی چاہتا ہے

محر کو آتا ہوا دیکھا تو کہا حوروں نے اس کی راہوں میں بکھر جانے کو جی چاہتاہے

دیکھا غازی کو تو بولا یہ خوشی سے میداں اب مرا لاشوں سے بھر جانے کو جی چاہتا ہے

ئل لو چېرے په ذرا خاکِ در بنتِ رسول اے زلیخا جو کلمر جانے کو جی چاہتا ہے

ہم نے تو دکھے لیا حسن علی اکبڑ کو اب نہ یوسف ترے گھر جانے کو جی چاہتا

## نذرانه عقیدت درباره شریدان کربلا ً

نتیج فکر: مولاناشفیع بنارسی صاحب

و یکھا جو میں نے غور سے غازیؓ کے علم کو غازیؓ کے علم پر ہی سکینہؓ لکھا گیا

کیوں رو رہی ہے موت تُو کرب و بلا میں اب کیا چھ مہینے بچ کا ہنسنا لکھا گیا

دیکھا جو میں نے بھاگی فوجوں کو با خدا احساس میں حسینؑ کا حملہ لکھا گیا

جس کے سبب یزید بھی خاموش ہو گیا بیارِ کربلاً کا وہ جملہ لکھا گیا

جملہ یہی تھا کس کے ہیں دادا اذان میں نا دے سکا جواب دہ گونگا لکھا گیا

میں لکھ رہا تھا بیٹھ کے ذلت یزید کی زینبؓ ترا وہ شام کا خطبہ لکھا گیا

سارے طبیب لکھتے ہیں نسخ مریض کو لیکن مرا وظیفہ عریضہ لکھا گیا

میرا نہیں ہے کوئی بھی ڈالر سے واسطہ چلتا ہے جو رضاً کا وہ سکّہ لکھا گیا میرے قلم سے پہلے تو اللہ لکھا گیا پھر اُس کے بعد میں نبی اللہ لکھا گیا

جب لکھ چکے دو نام تو محسوس سے ہوا آئکھیں ہیں بند فاطمہ زمرًا لکھا گیا

آئی جو بات کس کی ولایت کا تھم ہے بے فاصلہ غدیر کا مولا لکھا گیا

وستِ عطا سے جس نے عطا کر دیا مجھے وہ نامِ حسنؓ ہے جو سنہرا لکھا گیا

لا کھوں شہادتیں ہوئیں اسلام کے لئے لیکن محسینؑ کو ہی شہنشاہ لکھا گیا

زینبؓ کے دونوں لاڈلوں کا مرتبہ ہے ہیہ ان دونوں کا فرات پہ قبضہ لکھا گیا

تیرہ برس کی سن نے بتایا ہے ذائقہ قاسم سے موت کا ہی سلیقہ ککھا گیا

ہوگا ضرور اِس کا بھی کلمہ کہیں لکھا اکبر کو جب رسولؓ کا چپرہ لکھا گیا

## كتاب اربعين

نتیج فکر: مولاناحن رضاصاحب

(١)

جس طرف اکھی نظر بس مر طرف تھااضطراب باعث تسکین تھا یہ اضطراب اربعین منفرد م باب سے ہو کیوں نہ باب اربعین ٹائی زمرا نے لکھی ہے کتاب اربعین

وشمن حق چاہتا ہے کم کریں! پر ہر برس حق بڑھاتا جا رہا ہے آب و تاب اربعین دشمنوں کی ساز شوں کے سب اندھیرے حصِت گئے جب نکل آیا فلک پر آفاب اربعین

یوں جیکتے ہیں زمیں پر زائرانِ اربعین جیسے تاروں سے بھرا ہو آسانِ اربعین

اتحاد اور جذبہ ایثار کہتے ہیں کسے دیکھنا ہو تو ذرا دیکھو نصاب اربعین

یوں لگا جنت کی ہر نعمت ہے میرے واسطے کربلا میں جب ہوا میں میہمان اربعین دشمنو! تم اس کی خوشبو کم نہیں کر پاوگ کربلا کی خاک سے پھوٹا گلاب اربعین

ہے رضاً کی بیہ دعا میرے خدا چکے سدا آسان کربلا پر ماہتاب اربعین داعثی سب چیخ اٹھے دکھ کر جم غفیر گویا بوڑھا کر گیا ان کو شباب اربعین

دشمنان دین حق بہہ جائینگے سیلاب میں گر برس جائے بھی ان پر سحاب اربعین

**(**۲)

آ تکھیں مری صدف ہیں تو گوہر غم حسین یہ مومنوں کے کعبہ دل میں مکین ہے دنیا کے سب غموں سے ہے بڑھر غم حسین تا حشر ہو نہ پائے گا بے گھر غم حسین دنیا کے سب غموں سے ہے بڑھر غم

بیٹے کو لیکے گود میں روتے ہیں مصطفیٰ اشک عزا دکھایا تو فردوس مل گئی ایک عن منارہے ہیں پیمبر غم حسین کام آگیا مجھے سر محشر غم حسین

ان کو دعائے فاطمہ زمرًا نہیں ملی اپنے گلے سے تجھکو لگائے ہیں فاطمہً جن لوگوں کو ہوا نہ میسر غم حسینً اللہ رے بیہ تیرا مقدر غم حسینً

دنیا میں کوئی نام نہ لیتا یزید کا اشکوں کی بھیک آئکھ کے کاسے میں ڈال کر سب کلمہ کو مناتے جو ملکر غم حسین صحرا کو کر رہا ہے سمندر غم حسین ا

## زیارت حسینی کی راه میں خرچ

حضرت امام صادقؓ نے فرمایا:

عرف المام صاول عظر مرايا :

«مَن أَنفَقَ دِرهَمَا فَى سَبيلِ اللهِ وَلِزِيارَةِ قَبرِ الحُسَينِ (عليه السلام) ، كَتَب اللهُ لَهُ

بِكُلِّ دِرهَمٍ مِائةً حَسَنَةٍ ، وَحُطَّت عَنهُ مِائةُ سَيِئَةٍ ، وَرُفِعَ لَهُ بِكُلِّ دِرهَمٍ دَرَجَةً فَى الجَنَّةِ »

«بَو كُونُ راوِخْد اللهِ اور امام حلين عليه السلام كى قبركى زيارت كے ليے ايك دريم خرچ كرے قو خداوند متعال ہر دریم كے بدلے میں اس كے ليے مونيكيال كھتا ہے ، اس كے موكناه مئاديتا ہے اور ہر دریم كے بدلے میں اس كا جنت میں ایك درجہ بند فرما تا ہے »۔

(كامل الزيارات، ص ١١٢)



Under the Patronage of Hazrat Wali al-Asr (aj)





Editor-in-Chief:

Hujjatul Islam Syed Kazim Rizvi

Executive Director:

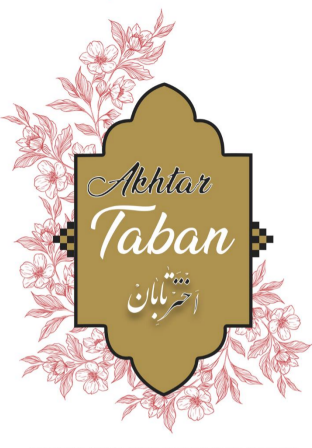
Maulana Talim Raza Jafri

Deputy Executive Director:

Dr. Syed Baqir Eliya Rizvi

Graphics and Design:

Syed Rohullah Naqavi



■ AKHTAR TABAN BIMONTHLY RESEARCH JOURNAL I YEAR 2 | No. 7 | July & August 2025

- Bonyad Akhtar Taban
- Block 63, Alley 28, Safaiyah Street, Qom, Iran
- +982537837506 | +989963778614
- www.allamahrizvi.com
- info@allamahrizvi.com



## BIMONTHLY RESEARCH JOURNAL AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025

In the Name of Allah, the Most Gracious, the Most Merciful

# How Imam Hasan and Imam Husayn (a.s) saved Islam from Destruction

**Analysis by:** Rais al-Muballigheen Allamah Sayyid Saeed Akhtar Rizvi **Preparation by:** Hujjatul Islam Moulana Sayed kazim Rizvi

The relationship between religion and rulership is very delicate. Until the time rulers are content to follow the religion, it is all right. But when their aspirations exceed the limits and they aspire to also control religion and keep it under their subjugation, it is the beginning of strife and destruction. This is the time when the Genghis Khan gets the sword of religion in his hand. In such an event, it is only religion that has to bear the loss. For example, the acceptance of Christian religion by Emperor Constantine was more harmful to Christianity than open opposition of the previous irreligious kings.

#### **Ideal Islamic State**

Islam did not remain heedless of this peril and it had provided the cure right from the beginning. No Muslim had the right to make any kind of changes or distortions in the Islamic law. In an Islamic government there is nothing as "Law-making committee." The Almighty Allah, alone is the supreme authority and the sole lawmaker, whose laws have been conveyed to us through Prophet Muhammad (s.a.w). These laws are final and complete. They have solution of every imaginable problem and every possible condition. And if some problem requires elucidation interpretation only those appointed for this by the Almighty are eligible to discharge this duty. These are the holy Imams, specified by Allah Almighty.

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

They are infallible and they have been appointed by Allah through His Prophet.

Because Islam continued to give a disciplined way of life and progressed during the lifetime of the Prophet and because all the departments of this Islamic state functioned under the divine guidance of the Holy Prophet, was suitable. rather necessary that after the passing away of the Holy Prophet (s.a.w) the reins of the kingdom should remain in the hands of those impeccable Imams who were the divine representatives after the Messenger of Allah (s.a.w), and who were appointed by Almighty Allah. This method would have saved Islam from distortion and would have established it on a firm foundation forever.

In this way Islam would have remained free from the claws of materialist proud rulers and it would have remained pure of the emotional ups and downs of the kings and Emirs and their unwarranted zeal and nuances.

This was the reason that the Holy Messenger declared, on the basis of the specific directions of the Almighty, that after him there would be twelve Imams, and he also informed that, "Of whosoever I am the master, this 'Ali is also his master." This step was taken so that Islamic Shariah may not be sacrificed at the altar of political intrigues.

However, some people, whose aspirations did not discriminate lawfulness and illegality, did not like this, and they deemed it such that rulership should not remain in the hands of 'Ali and his successors. In this way Islam was forever deprived of the security that was bestowed upon it by Allah.

As a result, Islam became a target of all those ills that had befallen the previous religions.

# Why Islam became a target of destruction

It is very painful to write on this subject. However, if we are able to survey the past without any bias and bigotry it would be a very firm step for benefit of our future guidance. I have heard people expressing astonishment that how could a person like Yazid acquire the rulership of Islamic dominions? What created a favorable atmosphere for such an eventuality? Nothing in this world happens without a cause.

Those who were flowing in the current of the events may not have

## BIMONTHLY RESEARCH JOURNAL AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025

realized the importance of each and every incident, but when we consider those events today, we can place each and every incident in a proper perspective. And our judgment would be more correct than the judgment of those who had practically acted in that drama.

The root cause of every calamity of the early history of Islam as we have stated above, was that Islam was deprived of the guidance of 'Ali and the Imams after him. This in itself was a great calamity. In addition to this those caliphs who occupied the seat of rulership derived full benefit of their temporal authority and they imposed the view on the public that religious leadership is subservient to temporal authority.

And whosoever succeeds in acquiring temporal authority (in whichever way) he would be caliph and considered lawful а religious guide. He also (as history witnessed) had the power to make changes and abrogation's in the Islamic Shariah. Due to this wrong notion people considered every act of the rulers as the criterion of religion. As a result of which there began decadence in following the Islamic law and Shariat.

#### **Decadence of Islam**

This decadence began soon after the passing away of the Messenger of Allah (s.a.w). Those who got the political power did not waste a moment in making it absolute and permanent. Therefore, naturally the laws of economy and justice were modified in such a way that they should serve the purpose.

The method of equal distribution of Sadaqah (Alms), Zakat (Poor Tax) and war booty was given up and a fixed amount as pension was awarded to the companions of the Prophet. This pension varied from two Dinars to a thousand Dinars. In this way, tongues were sealed of those who could have supported the opposition group. (Sharh Nahjul Balagha (Ibne Abil Hadid Mutazali), Vol. 1, Pg. 133, Rauzatul Ahbab, Vol. 1, Pg. 410 and Vol. 2, Pg. 25).

On the other hand, steps were taken to weaken the economic condition of those from whom there was chance of danger. That is why clear disobedience was committed of the Islamic laws of inheritance and gifts in the case of Fatima Zahra, who was the daughter of the Holy Prophet and wife of 'Ali.

The land of Fadak gifted by the Holy Prophet to his daughter was

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

confiscated illegally. The first caliph claimed thus while Fadak was in the possession of Fatima. Thus, the first caliph was a plaintiff. According to universal law the burden of proof was on the caliph and not on Fatima. Instead, Fatima was asked to provide witnesses to prove her right. She presented witnesses but they rejected them on the pretext that they had personal interest in the property.

The caliph presented a solitary tradition, which was against the clear commandments of Qur'an and whose veracity could not be established by any companion at that time. In spite of this the verdict was based on this tradition. Also, since in this case the caliph was himself the plaintiff, legally and ethically he was not eligible to hear the case. But he did preside over the case. He delivered a verdict and declared that his claim was valid. In this way, through this extraordinary case, a new form was given to the Islamic Shariah and the rule of justice. (Futhuhul Bayan, al-Balazari, Pg. 42-43, Tarikh Khamis, Vol. 2, Tarikh Kamil of Ibne Athir, Vol. 2, Pg. 85, Tarikh Tabari, Vol. 3, Pg. 95-98, Sirah Ibne Hisham, Vol. 3, Pg. 408, Kitabul Imamah wal Siyasah, Ibn Qutaybah, Wafa al-Wafa, Vol. 2, Chapter 6, Marijun Nubuwwah, Rauzatul Auf Saheli, Vol. 2, Pg. 247, Tafsir Durre

Manthur, Vol. 4, Pg. 177, Habibus Sayr, Part 1, Pg. 58, Insanul Uyoon, Vol. 3, Pg. 400, Balaghatun Nisa, (Sermons of Fatima Zahra).

Khums (20 percent tax) money,

which was the right of Fatima, was also denied. Though it was the right given to her family by the Holy Qur'an. (Kanzul Ummal, Vol. 3, Pg. 129-

135, Musnad Ahmad Hanbal, Vol. 1, Pg. 4, Al-Farooq, Allamah Shibli Nomani, Vol. 2, Pg. 117).

Here it would not be out of place to mention that during that same period a companion of the Prophet, Jabir Ibn Abdullah claimed that the Messenger of God had promised him some things. This claim of his was accepted without calling for proof and witnesses. Due to this policy, Fatima and her family members were even deprived of her personal heritage while those supported by government managed to pile up huge wealth and properties. (Sahih Bukhari, Book of Khums, Sahih Muslim, Tabaqat Ibne Sa'ad).

# A few examples of such machinations will suffice here:

When Abdur Rahman bin Auf (who was favored by all the first three caliphs) died, he left besides other things, four widows. Every widow

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

was entitled to receive 1/32 of the inheritance according to the Shariah. One of them was also in the waiting period (Iddah) of a revocable divorce. That is why she was compelled to accept less than what was her legal right. (This is another example of subverting the Islamic law). Thus, she received less than 1/32 part. In spite of this she was given a hundred thousand in cash.

Talha bin Ubaidullah (another favored one of the governments) had a fixed income of 2000 Dinars besides other incomes. When he died, he left behind 2200000 Dirhams and 2000000 Dinars in cash. Apart from this he had unspecified property worth millions.

At the time of his death, Zubair bin Awwam left 50000 Dinars, 1000 horses and hundreds of bonded servants. (Al-Istiab, Ibne Abde Barr, Vol. 2, Pg. 560, Vol. 1, Pg. 208 and 215, Politics in Islam, Khuda Bakhsh Khan, Pg. 151, Muruj az-Zahab, Masudi, Vol. 2, Pg. 222).

The Islamic emphasis against hoarding of wealth was disregarded. A new society was brought into shape in the Islamic world, which was exactly opposed to Islam in nature and character. However, the people considered it to be in consonance with

Islam only because it was established by those who were considered to be the interpreters of Islam.

# The Rise of the Umayyads

The most harmful feature for Islam was the resurgence of the Umayyads and their return to a position of power. They were the same Umayyads who were sworn enemies of Islam. This also materialized under the patronage of the caliphs. During the lifetime of the Messenger of Allah, the Umayyads waged battle after battle against Islam, under the leadership of Abu Sufyan.

At last, their power was destroyed in 8 A.H. when the Holy Prophet (s.a.w) conquered Mecca without any bloodshed or armed conflict. Now, since no other option remained, they changed their tactics. That is, now they donned the garb of Islam. However, Islam never reached their hearts and the blood of infidelity continued to flow in their veins. The Holy Qur'an has referred to them at least on six occasions, and in every place, they are denounced in the most humiliating manner. In the view of Qur'an, these people are "the accursed tree or family." (Tafsir Durre Manthur Suyuti. (Surah 17) Vol. 4, Pg. 191, and other

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

books of Qur'anic exegesis and traditions. Also refer to the chapter, "Bani Umayyah in the view of Qur'an).

Here it is worth quoting a tradition of Abdur Rahman bin Auf. He inquired from the second caliph regarding the following verse of the Holy Qur'an:

"Fight for Allah as is worthy of fighting."

The second caliph replied, "It shall be applicable to the time when the Banu Umayyah shall be the rulers and the Bani Mughaira shall be their ministers. At that time it would be the duty of Muslims to fight against them with all their might". (Tafsir Durre Manthur Suyuti Vol. 4, Pg. 371).

How astonishing was the miracle of human psychology! Who could believe that the same caliph who knew that it would be the duty of every Muslim to perform Jihad for the sake of Allah against the Banu Umayyah, should himself appoint them to the governorship of Syria (Shaam)? And that he should fashion the plot of the drama of Shura in such a way that an Umayyad becomes the absolute ruler of Muslims in the form of the third caliph! More surprising than this is that it is the same Abdur Rahman bin Auf who played a very important role in the appointment of the third caliph.

The Bani Umayyads remained absolutely silent in the last period of of Allah the Messenger However, after the passing away of the Messenger they got an opportunity to flex their muscles. Abu Sufyan first of all, called upon His Eminence, 'Ali (a.s), but he refused to have any sort of cooperation from this well-known foe of Islam. After that Abu Sufyan went to the first caliph. If he had also rebuffed the offer of Abu Sufyan like 'Ali (a.s) there would not have been any problem. But under the advice of the second caliph, he was given the offer of Syria. At that time Abu Sufyan had already reached old age, so his son Yazid was sent with an army to Syria and after the conquest of Syria he was appointed as the governor of the province.

Then after the demise of Yazid, his brother, Muawiyah succeeded to the governorship of Syria. (Refer to my book of Islamic History).

How strange are the changing circumstances in politics! Who could have anticipated that the same Bani Umayyads who during the lifetime of the Messenger had continued to use all their power for the destruction of Islam should one day become the absolute authority of the Islamic

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

kingdom? They could not harm Islam in any way when they resorted to open enmity against it.

However. through internal conspiracy they nearly destroyed Islam. After the second caliph, Uthman became the third caliph. When people gave allegiance at the hands of Uthman, Abu Sufyan came to him and gave the following advice, "O sons of Umayyah! Now that you have obtained this kingdom, play with it like a child plays with a ball. And pass it among your family from one to another. Because this kingdom is a reality. As for Paradise and Hell, we don't know whether they exist or not". (Al-Istiab, Vol. 4, Pg. 76-77, Tarikh Abul Fida, Vol. 2, Pg. 61).

We do not know the response of the caliph to this statement but History indeed witnesses that this advice was put into effect in the best way possible.

The Holy Prophet (s.a.w) had banished Hakam bin Aas and his son, Marwan from Medina. He was the uncle of the third caliph and Marwan was his son-in-law. Therefore, he ignored the command of the Messenger of Allah (s.a.w). Not only did he recall Marwan to Medina but also appointed him as his absolute vizier. Not only the Khums money of

Africa (which amounted to millions) was entrusted to him, but Fadak was also gifted to him. (We have already mentioned Khums and Fadak in the foregone pages). (Muruz az-Zahab, Vol. 2, Pg. 223, Kanzul Ummal, Vol. 6, Pg. 90, Tadkeratul Khawaasul Ummah, Pg. 134, Fathul Bari, Sharh Sahih Bukhari, Vol. 3, Pg. 141, Rauzatul Manazir, (published with Murujuz Zahab, Pg. 209).

Abdullah bin Abi Sarh was a relative of the caliph. On the day of the conquest of Mecca the Holy Prophet (s.a.w) had issued orders that he must be put to death even if he is found in the Holy Ka'ba. However, despite this fact, Uthman sheltered him in his house and obtained pardon for him after much petitioning. In the reign of Uthman, such a person was appointed as the governor of Egypt. (Al-Istiab, Pg. 393, Al-Isabah fi Marifatus Sahaba, Vol. 2, Pg. 316-317, Tafsir Durre Manthur, Vol. 3, Pg. 30).

Walid bin Uqbah was a cousin of the caliph. The Holy Qur'an refers to him as 'transgressor'. (Al-Isabah published with Al-Istiab, Vol. 3, Pg. 632, Lubabun Nugool).

He was a drunkard and a man of very bad character. But he was appointed as the governor of Kufa. One day he came to the Mosque intoxicated and began to lead the Morning Prayer. Instead of the

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

prescribed two units he recited four. Then on top of that he turned to the people and asked, "If you like I can make recite some you units" (Tafsir Nishapuri, Vol. 21, Pg. 72, Tafsir Durre Manthur, Vol. 5, Pg. 178, Tafsir Malimut Tanzil, Baghavi, Pg. 702, Tafsir Kashaf, Zamakhshari, Tarikhul Khulafa, Suyuti, Pg. 105, Tarikh Kamil, Ibne Athir, Vol. 3, Pg. 40, Tadkeratul Khawaasul Ummah Pg. 117, Sharh Figh Akbar, Pg. 92, Muruj az-Zahab, Vol. 1, Pg. 303, Sahih Muslim, Vol. 2, Pg. 72).

Not only the above three persons, everyone connected with the Banu Umayyah obtained an influential post. (Tarikhul Khulafa, Suyuti, Pg. 105, Tarikh Kamil, Ibne Athir, Vol. 3, Pg. 40, Spirit of Islam, Sayyid Amir 'Ali, Pg. 417-437).

These people utilized their power and position to weaken the Islamic society, to distort the Islamic ethics, to dishonor the principles and laws of Islam, to ridicule the worship acts and in other words to destroy each and everything related to Islam.

Within a period of less than 25 years after the Prophet of Islam (s.a.w), the standard of Islamic leadership became the lowest in the long history of the religions of the world. Generally, the Muslims instead of being the slaves of the Almighty became the servants of gold and silver (riches and wealth). The third caliph

was murdered not because he was making the Bani Umayyads richer and richer and, in this process, distorting the principles of equitable distribution of wealth in Islam.

And also, not because he was making his kinsmen masters of the Muslim people, while in the view of the Qur'an they were from the accursed (family) tree. Rather it was due to the fact that all this was not liked by other great people of the Islamic world whom the caliph had ignored. They were of the view that they should also be accorded the opportunity to amass wealth. They would not have opposed the Bani Umayyads if they had also been allowed some share in that wealth.

# His Eminence, 'Ali (a.s) wanted to save Islam

His Eminence, 'Ali (a.s) always endeavored to make the people realize what a terrible mistake they had committed by accepting others as their religious leaders. This mode of action was not for any selfish gain but for the sake of Islam which by being usurped by incapable characters was being necessarily becoming distorted. When after the second caliph, 'Ali (a.s) was offered the post of caliphate subject to the condition that he would continue

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

the practice of the former caliphs, he rejected the offer immediately. Because accepting this condition would have implied his approval to the illegal caliphates of the former caliphs.

After the third caliph when people petitioned him to accept the caliphate he agreed only with the condition that he would re-establish the Islam of the Prophet's time. He thought that he would have the opportunity to purify Islam from the innovations that had crept into it and distorted the pristine principles of faith. (Refer to Nahjul Balagha and its various commentaries).

However, the justice and equity of His Eminence, 'Ali (a.s) tasted bitter to the transformed Muslim leaders. They had become accustomed preferential treatment. And thev disliked that anybody should change the unjust system. If it were not true, what was the reason that Talha, Zubair and Ayesha raised the banner of revolt against His Eminence, 'Ali (a.s)? While during his brief reign he only tried to establish the system that existed in the Prophet's lifetime.

The view of the Muslims regarding the social principle had undergone such a change that they could not bear these corrective measures that he, 'Ali (a.s) had taken

to reestablish them (Nahjul Balagha, Al-Istiab (Published with Al-Isabah) Vol. 3, Pg. 47, Tarikh Tamaddun Islami, Vol. 4, Pg. 37).

Battle after battle was waged against him. And ultimately, he was martyred in the Kufa mosque while he was praying. And in this way the Muslims lost the sole opportunity through which their society could have been reestablished on the ethical, social and economic justice of the Islamic principles.

# Imam Hasan (a.s) stepped forward to help

Imam Hasan (a.s) (who was the divine representative after the martyrdom of his respected father), realized that the ailment of the Muslims has reached such a stage that no hope of cure remained. Dishonesty had become their faith, treason was their loyalty, and wealth their sole beloved and selfish gain their only aim. Now it was almost impossible that a divine government could be established among them.

Now the most important question before Imam Hasan (a.s) was how Islamic principles could be safeguarded? The former rulers had changed the faith in the superior authority of the Prophet into faith in the supreme authority of the rulers.

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

They had gained from this wrong belief and departed from the world, but they left behind Islam fraught with utter confusion and perplexity. To allow this wrong notion to continue was the greatest danger to Islam. Now, when it was no more possible to establish a divine government, the only option was to tell the people that worldly rulership and religious leadership were not same but different things. And that the responsibility of the defense of religion and its leadership is entrusted by Allah. It is not rulership, that is bestowed by people. The aim was that people should realize that religion is not tied to a crown and throne (kingship).

# Religion is separated from leadership

After His Eminence, 'Ali (a.s), only Imam Hasan and Imam Husayn (a.s) could perform this function. They were having innumerable merits, not from the people and army but from the Almighty Allah. According to the statement of the Holy Qur'an, both of them were sons of the Messenger. Love and affection towards them were obligatory on the Muslims. They were purified of all defects and no error was possible from them. They were the chiefs of the youths of Paradise. Their

obedience was incumbent upon the people because they were Imams, whether they be sitting or standing; that is whether they make peace or war.

The gist of the matter is that their authority was absolute in every circumstance, because their Imamate was not based on political power. Therefore, depending on the exigency they could reject rulership and also oppose the rulership of that time.

That is why the beloved sons of 'Ali and Fatima (a.s), with the absolute authority bestowed on them by Allah and the Messenger, chose such a way that the religion was forever emancipated from the terrible clutches of the despotic rulers. Firstly, Imam Hasan (a.s) abandoned political power and showed that his religious position and post was not needful of and dependent on temporal rulership.

The greatest benefit of this step of Imam Hasan (a.s) was that the point of view of the Muslim community regarding the connection between rulership and religious rulership began to undergo a change, as would become clear later on. Muawiyah tried his best to change many principles of Islam but he failed in his endeavor. If the same changes and innovations had

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

taken place during the time of the first three caliphs, the Muslim community would have accepted them as they accepted some other innovations.

However, now Imam Hasan (a.s) had entered the picture. And this wrong notion was destroyed that religion is the handiwork of rulership. That is why Muawiyah could not succeed much. Rather, today there are even some Sunni people who are not prepared to accept him as a caliph.

#### **Evil deeds of Muawiyah**

Now we should turn our attention towards Damascus. It was the time when Muawiyah was the accepted ruler of the Muslim populace. Not through selection or nomination but through force and armed conflict. We have already seen the atmosphere preceding it that every un-Islamic imagination or method was accepted as a part of Islam. The only condition was that the ruler in power must present it.

Muawiyah tried by all means to take advantage of this view. The power of money reached to the zenith. Poison, sword and gold were made use of to the optimum level to achieve the unjust aims of the tyrannical rulers. It became very common to kill the opponents, to martyr the opposite party by poison and treason, to imprison those whose loyalty was doubtful and to burn down their houses and property. Imam Hasan Ibn 'Ali (a.s) was martyred through poison. Hujr bin Adi and his companions were accorded security in the name of God but martyred in the cruellest manner. Malik Ibn Ashtar was martyred through poison.

Muhammad Ibn Abi Bakr (son of the first caliph) was put inside a donkey's skin and burnt to death. Ayesha (daughter of the first caliph and the wife of the Prophet) was killed by being pushed into a trench, which was later filled up with lime and she was left to perish in that hole. Khalid bin Walid's (whom the Sunnis call the sword of Allah) son, was killed by poison. Amr bin Hamaq, the respectable the companion Messenger of Allah (s.a.w) was killed in an atrocious manner.

We have already discussed the beliefs of Abu Sufyan, and Muawiyah was not better than his father.

It is worth narrating the report of the trusted governor of Muawiyah here. Once he was having a conversation with Muawiyah. During the talk, Muawiyah said, "Why should I do good to the people? Even if I do

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

good how can I hope that I would be remembered with a good name? See, a person from Bani Teem (that is the first caliph) ruled over the people, and did many great things for them. But when he died his name also died with him.

Today people refer to him only as "Abu Bakr" and that's all. After that came a person from Bani Adi (that is the second caliph) and he ruled with absolute authority for ten years. But his name also ended with him. And now people refer to him most of the time as "Umar", and that's all. But look at Ibn Abi Kabasha (The infidels of Quraish used to refer to the Prophet with this derogatory title and Muawiyah is also using this epithet).

His name is called out five times every day and the Muezzin. (Caller of Azan). screams from every mosque, "I witness that Muhammad is the Messenger of Allah." Now after his success what else remains to be done and what good deed could be remembered?

Except for this open insult of the Messenger and Azan what else could be expected from an offspring of Abu Sufyan? In addition to political intrigue, misappropriation of trusts,

dishonesty, barbarity and murder, he also tried to change the method of worship.

Examples of innovations are also found in the previous regimes. Caliph number two added: "As-Salaato Khairum min an-Nawm". (Prayer is better than sleeping) in the Morning Azan". (Call for Prayer) He also removed "Hayya Alaa Khairil Amalfrom (Prayer is the best of deeds) the Azan. He started conducting Tarawih prayers in congregation. Caliph number three added one more Azan before the Friday Prayer. And he also started the custom of sermon before the Eid Prayers.

He initiated the ritual performing full prayer while on a journey though it was an established practice to recite two units instead of four during the time of the Messenger of Allah (s.a.w). But Muawiyah went most ahead of his predecessors. He omitted the recitation of Bismillah (In the name of Allah, the Beneficent, the Merciful.) from the chapters of Qur'an recited in the ritual prayers. Similar was the case with the utterance of 'Allaho Akbar' (Allah is the Greatest) before every action in prayer. He stopped this custom.

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

He recited the sermon of the Friday Prayer in seated position on the pulpit. When he was going to confront His Eminence, 'Ali (a.s), the caliph of the Messenger of Allah (s.a.w) he ordered his soldiers to recite the Friday Prayer on Wednesday itself. It is needless to say that people acted upon his instructions. During the Hajj, instead of jogging between the Safa and Marwah mountains, he rode on a horse. Even though no excuse existed for him to do so. He removed the "talbiyah" (Labbaik, Allahumma Labbaik) (Here I am, O Lord. Here I am) from the rituals of Hajj.

However, the most significant of these innovations is the joining of hands during Prayer. There are many historical proofs that show that it was only Muawiyah who had started this custom. Imam Malik (the founder of the Maliki sect) has commanded his followers to keep their hands open and straight during prayers. (As the Shias do). And he stated its reason was that the people of Medina used to keep their hands loose in prayers and the people of Medina had seen the Holy Prophet (s.a.w) praying.

Hence the method of the people of Medina must indeed be based on the emulation of the Messenger. Imam Malik died in 179 AH. In addition to his logic, we have the traditional reports of Abdullah bin Zubair, Ibn Sireen and other scholars of Islamic jurisprudence that prove that at least until the 2<sup>nd</sup> century of the Hijrah Calendar, the people of Medina did not join their hands during Prayer.

On the other hand, Imam Abu Hanifah and Imam Ahmad Hanbal (who were educated in Iraq and Syria where the influence of Banu Umayyah was more) have advised their followers to join their hands. And more interesting is the verdict of Imam Shafei (who initially lived in Mecca and Medina and later resided in Iraq and Egypt), who says that both options are permitted in Prayers.

Some proofs of innovation in Prayer are also found through two companions of the Prophet. Anas bin Malik (an aged companion of the Prophet) went to Damascus. He wept incessantly on whatever he witnessed there. He said, I don't see anything among you that I had witnessed in the time of the Prophet except this prayer and that is also transmogrified.

Another companion of the Messenger of Allah (s.a.w), Abu Darda said, "I don't find anything here in accordance with the religious law,

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

except that they perform the ritual prayers in congregation. Apart from this, everything has been abandoned." When His Eminence, 'Ali (a.s) was engaged in battle against Muawiyah, he said, "We are fighting them so that the prayer may be established anew."

Here it would be most appropriate to mention that when His Eminence, 'Ali (a.s) led the prayers in his caliphate, people became joyous and automatically exclaimed, "This is how the Prophet prayed. We have witnessed this prayer after a long time." Among those who expressed such views are the notable names of Umar bin Hussayn, Abu Musa Ashari and Abu Huraira.

Muawiyah was the first person in Islam who not only took usury in trade, but he also made it permissible according to religious law. He openly indulged in wine, singing, music and dance, while all these things are clearly prohibited in Islam.

He initiated the cursing of the Prophet's cousin and his caliph, His Eminence, 'Ali (a.s), and this shameful practice continued among the Muslims until the end of the first century of the Hijrah. Here it is necessary to remind that His Eminence, 'Ali (a.s) is the one, love and respect towards whom is

made obligatory on all Muslims through the command of the Qur'an and the instructions of the Messenger of Allah (s.a.w). Love for 'Ali is love for the Messenger, and enmity towards 'Ali is construed as enmity towards the Prophet. Peace and harmony with 'Ali (a.s) is peace and harmony with the Messenger of Allah (s.a.w). And discord with him is same as discord with the Prophet. Also, cursing 'Ali (a.s) is like cursing the Messenger of Allah (s.a.w).

Openly opposing the established principles of Qur'an and Islam, Muawiyah announced in the Friday sermon that all the income of the Islamic kingdom was his personal property and to distribute it among the Muslims or not rested upon his personal discretion. If he likes he may give something from it to whomsoever he likes, but if he does not, no one had any right to question him because it was his personal property.

These examples clearly show that Muawiyah not only tried to change the worship acts, he endeavored to make changes in every field of the Islamic law. If he was not able to succeed it was only because of the divine diplomacy of Imam Hasan (a.s).

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

Let me also mention that the diplomacy of Imam Hasan (a.s) also proved successful in the fact that through it, it became sufficiently easy to distinguish between a true believer and a hypocrite. During the lifetime of the respected father of Imam Hasan (a.s), in the last four years, all Muslims used to consider him as the ruler of the Muslim dominions. Among them were some who believed him to have been divinely appointed and the majority considered him to be the consensual caliph. The faith did not have any benefit from this milling crowd of people harboring different views as circumstances have shown clearly. The treaty of Imam Hasan (a.s) with the Muawiyah removed all misconceptions and only those true believers remained with Imam Hasan (a.s) whose faith could not change with the changing political scenario.

If one studies this much history of Muawiyah one would begin to wonder if more destruction of Islam was possible. But to say this would be premature because the curtain had not yet risen on the last act of this drama. The worst of Muawiyah's plots was appointing his son, Yazid as his successor. He tried all means to make his plan successful, through bribes as

well as intimidation. By intrigue and by deception, by poisoning and by blatant murder.

A few years after this evil nomination, the ruler of Muslims, who called himself the Prophet's successor, departed from the world with the crucifix around his neck. Now Yazid was the absolute ruler of complete Islamic territories that spread upto Azerbaijan in the east to Yemen in the south and to Egypt in the west and Iran in the east.

#### **Beliefs and acts of Yazid**

What was the character of this socalled caliph of the Prophet?

He was such that he openly denied the messengership of the Messenger (s.a.w). He made his beliefs clear in the following couplets:

"Banu Hashim (the Prophet and his family) has played a game to obtain temporal power.

The fact is that neither an angel came to them nor any revelation descended."

Intoxicated in this wrong belief, he considers that the tussle between Islam and disbelief to be a battle between two clans and is overjoyed that he has succeeded in taking revenge from the progeny of the Prophet on behalf of his ancestors.

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

"If only my ancestors who died in Badr had been alive and seen how their opponents (Ahl al-Bayt of Prophet) were suppressed, they would have screamed in joy: O Yazid! May your hands never tire! We have killed their leader and, in this way, took revenge of Badr. And I won't be eligible to be called the descendant of the fighters of the Ditch (Khandaq) if I had failed to take revenge from Muhammad and his relatives."

This much is sufficient to learn about his true beliefs. Let us now see what he says regarding other pillars of Islamic faith:

#### **Qiyamat (Day of Judgment)**

"O my beloved! (Do not be sure of reunion after death) Because whatever you have heard of life after death is mere fiction which makes one heedless of the joys of this real world."

#### **Wine and Worship**

Your God has not said that Hell is for those who drink. Rather He has said that it is for those who pray."

Against the background of his misguided notions, it is also necessary that we study his evil feats.

In addition to the tragedy of Karbala' he committed so many atrocities in the history of humanity that each alone is sufficient to make him forever deserving to be cursed.

Here we shall present only two examples of his evil feats in which he was not successful but his aim became very much obvious. It was at the time when he was the heir apparent of Muawiyah.

First of all, he wanted to marry Ayesha, the widow of the Holy Prophet (s.a.w). At that time the age of Ayesha was more than fifty years. This desire only proves that all he wanted was to insult the Holy Prophet (s.a.w) and Holy Qur'an, because the Holy Qur'an has prohibited the Muslims to marry the wives of the Holy Prophet (s.a.w). Thus, Yazid also intended to insult the Muslims who considered the wives of the Prophet as the mothers of the believers.

Yazid had to give up the desire at the behest of his father, who was a cunning diplomat, and he knew that this blatant act would cause the loss of all opportunities of Yazid of ever becoming the Caliph.

Secondly, he tried to drink wine on the roof of the House of God, that is the Holy Ka'ba. On this occasion also he was restrained by his friends and advisers.

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

After gaining caliphate he began to openly ridicule the Islamic worship acts (as we have stated before). He dressed up dogs and monkeys in the attire of scholars and religious leaders. Chess and playing with bears were his favorite pastime. He used to spend all his time everywhere in drinking wine without any hesitation whatsoever. He had no respect for any woman. So much so that even the ladies among his blood relation, like the mother, sisters, paternal aunts, nieces and daughters were like other women for him.

#### **Plunder of Medina**

Yazid ordered attack on Medina and the holy town of the Messenger of Allah (s.a.w) was freely plundered. Three hundred virgins (along with other ladies) became the target of their lusts. Three hundred reciters of the Holy Qur'an and seven hundred companions of the Messenger were mercilessly. The martyred Holy Mosque of the Prophet remained shut for many days and Yazid's forces utilized it as a stable for their mounts, and dogs took shelter in it.

Even the holy pulpit of the Messenger did not remain safe from filth. At last, the commander of the forces compelled the people of Medina to pay allegiance to Yazid in the following words: "We are the slaves of Yazid. And it is upto him whether he restores our freedom or sells us in the slave market." Those who wanted to pledge allegiance for Yazid upon the condition that he would follow the Qur'an and the traditions of the Prophet were put to death. Here it would not be importunate to state that the Messenger of Allah (s.a.w) has said:

"Whoever terrifies the people of Medina shall be under divine curse forever."

#### Siege of Mecca

After this, under orders from Yazid, the army departed for Mecca and these people laid siege to the Holy City of God. This army could not enter the town so they used catapults and by this method rained stones and burning logs of wood on the Ka'ba. Kiswa, that is the cloth covering of the Ka'ba was burned down and a part of the Holy Ka'ba collapsed.

In this way we have reached such a time when everything connected to Islam, from the roots of religion to the sanctified worship acts, from family life to social system all were under attack and were being destroyed.

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

Through whom? Through Yazid who was supposed to be the protector and defender.

And the most important matter was that some of those innovations would indeed have been considered Islamic and made a part of Islam. Because since the last fifty years people had become accustomed to accept all that the ruler does as the true criteria of Islam. Today no sign would have remained of Islam if Imam Hasan (a.s) had not put a stop to this tendency and if Imam Husayn (a.s) had not openly opposed the reigning king (that is Yazid).

# Calamities of Imam Husayn (a.s)

Neither anyone possessed such courage nor anyone had such love for Islam and neither did so much responsibility rest on anyone regarding Islam as it rested on Imam Husayn (a.s). Husayn was the son of the daughter of the Prophet. He was the beloved son of 'Ali and Fatima and the younger brother of Imam Hasan (a.s). He was the heir and successor to all of them. Islam was the religion that his grandfather had brought and established. Since the beginning this family was a staunch defender of Islam. The members of this family

could offer any sacrifice for Islam. And times thev sacrificed many everything they possessed for Islam and even gave up their life and lives of their beloved ones. Imam Husayn (a.s) was used to sacrificing everything for the sake of Islam. He found Islam in peril and he rose up for its defense. He also saw that it was the best opportunity to present an effective and final sacrifice for Islam. So that it Maybe forever safe from danger. Therefore, he came to Karbala' along with some of his selected relatives and companions who did not exceed 150 persons including women children. The whole world knows what happened at Karbala'. And how Husayn (a.s) companions and relatives (including a six-month infant) tasted the cup of martyrdom on the 10th of Muharram 61 AH. How they bore the torture of thirst and hunger from the seventh to the tenth of Muharram. How their tents were burned down and how their household possessions plundered. How their ladies and ailing son and little children were made captives. And how thev presented in the courts of Ibn Ziyad and Yazid in Kufa and Damascus. How they underwent the tortures of

#### **AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025**

imprisonment for a full year. How they were released after that. All know these facts and therefore I need not go into the details here.

#### Imam Husayn (A.S) Gave the Final Shape to The Separation of Imamate and Rulership

Imam Husayn (a.s) was martyred Yazid apparently seemed and victorious; but only apparently. Actually, it was Husayn (a.s) who emerged a victor and he wrote the story of his success on the sands of Karbala' with his blood. There were many aspects of this success of his. However, I intend to discuss only one aspect over here. As we have seen before, Yazid was the absolute ruler of the Islamic kingdom. And according to the principles established by the previous three caliphs, each of his action was supposed to have been considered as the standard and criteria of religion.

Imam Husayn (a.s) had no such political certificate. But he was the only one who could confront Yazid (the reigning king) and not be called a rebel, because he possessed every certificate from God and the Prophet that his elder brother Imam Hasan (a.s) had received. And the tradition of the

Messenger of Allah (s.a.w) that: 'Husayn is from me and I am from Husayn,' had clarified that every action of Husayn was same as that of the Holy Prophet (s.a.w).

Therefore, when people learnt about the tragedy of Karbala' they could not in any way believe that Husayn (a.s) would have been in the wrong. Because to say that Husayn was on the wrong was same as saying that the Holy Prophet (s.a.w) was on the wrong (God forbid), that is why Yazid (l.a.) became the target of cursing in the whole Islamic world.

In this way the task of separating religion and politics that was started during the time of Imam Hasan (a.s) reached completion at the martyrdom of Imam Husayn (a.s) and it was the link of the same chain. The peace treaty of Imam Hasan (a.s) and the battle of Imam Husayn (a.s) are complimentary to each other and it is not possible to understand them in isolation from each other.

It is mentioned in traditions that the upper portion of Imam Hasan's (a.s) body and the lower portion of Imam Husayn's (a.s) resembled that of the Messenger of Allah (s.a.w). Perhaps the Almighty Allah wanted to make it a sign that in order to

## BIMONTHLY RESEARCH JOURNAL AKHTAR TABAN JULY & AUGUST-2025

understand the true and correct religion of the Prophet, it is necessary to study the life of both the grandsons together. The two brothers together saved Islam from the willful deeds of the rulers.

Imam Husayn (a.s) turned the stream of the opinion of the people in the right direction. After the martyrdom of Imam Husayn (a.s) political power did not denote religious authority. After Karbala' the status of ruling kings did not remain such that their act should become a law of Islam. Anyone could become a through nomination king consensus. Anyone could occupy the throne by force and compulsion. However, becoming the ruler of people was something else and being a religious leader is different. The former is appointed by the people and the latter by Almighty God. Imam Husayn (a.s) at last opened the eyes of the Islamic world forever.

Imam Hasan and Imam Husayn (a.s) saved Islam from the slavery of rulers and in this way saved it from decadence and destruction. And the names of Imam Hasan and Imam Husayn (a.s) shall also remain attached to Islam forever.



FOR MORE DETAILS: WWW.ALLAMAHRIZVI.COM